# اقبال کے حضور

سیں نذیر نیازی

اقبال أكير مي بأكستان







14

≣ (∟

15 قبال کے حضور

### =19M

## شنبه: کیم رجنوری

دوپہر کے قریب حاضر ہوا۔ حضرت علامہ ملکے گلابی سے رنگ کی شال اوڑ ھے، تکیوں کا سہارا لیے، ملازم خانے سے باہر دھوپ میں استراحت فرمار ہے تھے۔ پاس ہی علی بخش تخت پر بیٹا چائے بنا رہا تھا۔ میں نے سلام عرض کیا اور خیریت مزاج پوچھی تو حسبِ معمول فرمایا ''الحمدللّٰہ اچھا ہوں''۔اتنے میں علی بخش کرسی اُٹھا لایا اور میں با اُدب اس پر بیٹھ گیا۔ارشاد ہوا ''آج کیا خبر ہے؟''

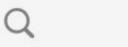
ا قبال کے حضور

16 دور ہوسکتا تھا اور یونہی آ زادی کی اس جدوجہد میں جس سے ان کا الگ رہنا ناممکن تھا وہ کسی مرکز پرجمع ہوکرکوئی مؤثر قدم اُٹھا سکتے تھے۔لیکن دوخطرے تھے جماعت ِاحمد یہ کا اس سلسلے میں سد باب ضروری تھا۔ایک بیرونی، یعنی لا دین سیاست کا وہ ریلا جومغربی تہذیب کے استیلا،اثر اور نفوذ کی بدولت بڑی تیزی ہے بڑھتا چلا آ رہا تھااورجس کی روک تھام نہ کی جاتی تو ڈرتھا کہ آ زادی، اتحاد، وطنیت اورقومیت کے بظاہر بلند با نگ مگر بباطن بے روح تصورات کا فریب انھیں اپنے اس موقف سے کہ اسلام ہجائے خود ایک مدار سیاست ہے منحرف نہ کر دے۔ دوسرا اندرونی اور وہ مسلمانوں کی ذہنی خلفشار کہ صدیوں کے استبداد، یا دشاہ گر دی اور فرقہ آرائی نے انھیں یہ مجھنے کا موقعہ ہی نہیں دیا کہ اسلام عبارت ہے جس نظام اجتماع وعمران سے اس میں ہاری اطاعت کا محور کیا ہے۔ بیصورتِ حالات تھی جس کا حضرت علامہ کو خیال آتا تو ان کا ر ذہن طبعًا جماعت ِ احمد یہ کی طرف منتقل ہوجاتا۔ اس لیے کہ جماعت ِ احمد یہ اگر چہ اُصولاً سوادِاعظم سے کٹ چکی تھی، بلکہ سوادِ اعظم کو سوادِ اعظم ہی نہیں مانتی تھی الیکن مصلحتًا اس سے تعلق اور وابستگی پر بھی مصرتھی۔ بالخصوص اس وقت سے جب بیرصاف نظر آ رہا تھا کہ ہندی اسلامی سیاست کا گزرجس مرحلے ہے ہور ہاہے اور اس سے لاز ماً جوتبدیلیاں مترتب ہوں گی وہ بہت ممکن ہےاس جماعت کی علیحد گی پیندروش میں کچھ مشکلات پیدا کردیں۔اہے گویا اُمت سے لاگ بھی تھااور لگاؤ بھی۔ایک طرف اس کی کوشش تھی کہ سوادِ اعظم سے باہرایناا لگ تھلگ وجود قائم رکھے، دوسری جانب بیراصرار کے مسلمان اسے اُمت کا جزنشلیم کرلیں ا<mark>ور وہ بھی اس بنا پر کہ</mark> ان کے باہمی اختلافات کچھ بھی ہوں غیر مسلم تو بہر حال انھیں مسلمان ہی سمجھتے ہیں۔ بالفاظ دیگراس جماعت کا کہنا پیتھا کہ ہم مسلمان ہیں تو اس لیے کہ ہندواور عیسائی ہمیں مسلمان کہتے ہیں، کہ ہم ان معنوں میں مسلمان ہیں جن معنوں میں ہرمسلمان کا مسلمان ہونا اور دوسرے مسلمانوں کومسلمان کہنا فرض ہے۔لہذا جماعت احمدید کا خیال تھا کہاور نہیں تو مشارکت اسمی ہی کی بنا پر وہ مسلمانوں سے متحد ہوسکتی ہے۔ حالانکہ بیا تحاد کی کوئی مثبت اساس نہیں تھی ، بلکہ از روے مصلحت اور موقعہ شناسی مفاہمت کی ایک وقتی اور یہ اعتبار نوعیت سلبی تجویز تا کہ اگر ہندو اور برطانوی سیاست دان ایےمسلمانوں ہی میں شامل سمجھتے رہیں تو اس خیالی یاحقیقی خطرے کا ازالہ ہوسکے جواندریںصورت اسے درپیش تھا۔لیکن مسلمانوں کے لیے تو اس قشم کاسطی اور بے

学









ى ≡

ا قبال کے حضور 19

روح اتحاد نا قابلِ قبول تھا۔ وہ سمجھتے تھے- اور بجاطور پر- کہمسلمانوں کا اتحاد اُمت کا اتحاد ہے، لیعنی ان کی اس وحدت کا اعتراف جس کا تقاضا ہے کہ فرقوں کا آ زادانہ وجودختم ہوجائے ، پیہ نہیں کہ''اُمت دراُمت'' کے عذر میں وہ ایک دوسرے سے سودے بازی کرنے لگیں، جبیبا کہ سیاسی جماعتوں کا قاعدہ ہے کہ جبیبا کہ جماعت ِ احمد بیداعلان کر چکی تھی کہ اس کو''لیگ'' اور '' کانگرلیں'' دونوں ہے الگ الگ گفت وشنید میں تامل نہ ہوگا۔ بہرحال میں نے حضرت علامہ کے استفسار برعرض کیا کہ یہ بات میں نے بھی سی تھی، بلکہ شاید مجھ ہی ہے آ پ تک پینچی ہو۔ معلوم نہیں اُصولاً جماعت کا فیصلہ اس باب میں کیا ہے لیکن ایک مرتبہ مجھے بھی اس قشم کی وعوت دی گئی تھی، بلکہ اس سلسلے میں میرافضل علی مرحوم کی مثال بھی پیش کی جاتی ہے۔ میر صاحب مرحوم نے بھی شروع شروع میں اسی شرط پر بیعت کی تھی کہ جماعت کو اُن کے عقاید سے کوئی تعرض نہیں ہوگا۔ چنانچے وہ اپنے عقاید پر قائم رہے اور جماعت میں بھی شامل ہوگئے۔ ''لیکن اس قتم کی مشروط بیعت، لیعنی آ زادیِ عقاید کے باوجود جماعت میں شمولیت کی حكمت سمجھ ميں نہيں آتی۔ آخرابيا كيا جائے تو كس ليے؟''

"اس کیے کہ اسلام کی خدمت میں ہم جماعت کا ہاتھ بٹا کیں۔'' "وه کسے؟"

''یوں کہ جماعت ِ احمد بیرنے تبلیغ اسلام کا جو نظام کررکھا ہے اسے تو سب جانتے ہیں۔ چر چونکہ تبلیغ اسلام ہی اسلام کی سب سے بڑی خدمت ہے، لہذا کیوں نہ ہم اینے عقاید پر قائم ر ہیں اور جماعت میں بھی شامل ہوجا کیں ؛اس میں کیا مضا کقہ ہے؟''

اس پر اسلام اور خدمت اسلام کا مسئله زیر بحث آگیا۔اول سوال پیدا ہوا کہ جب مقصد اسلام کی خدمت ہے اور اس کیے ہرمسلمان باجود اختلاف عقاید جماعت ِ احمد یہ میں شامل ہوسکتا ہے تو قطع نظر اس سے کہ جماعتِ احمد یہ کے عقاید کیا ہیں وہ اس مقصد کے پیشِ نظرخود ہی مسلمانوں میں شامل کیوں نہیں ہوجاتی ؟ کیوں نہوہ ترکِ موالات کی اس روش کوترک کردے جو مذہب ہو یا سیاست، یا معاشرت،غرضیکہ ہر مار میں اس نے مسلمانوں کےخلاف اختیار کرر تھی ہے؟ خدمت اسلام کی منطق کا تو بہر حال یہی تقاضا ہے کہ جماعت ِ احمد یہ بھی اس نظام ملی کوقبول کر لے جو وحدت اُمت کا ضامن ہے،لیکن جو اسے قبول نہیں اور ہے تو اپنی شرط پر۔

ا قبال کے حضور

≣ (ഥ

18

شرط یہ ہے کہ جب اُمت کا وجود جماعت ِ احمد یہ سے مختص ہے تو اُمت کو چا ہے اپنا وجود اس میں ضم کردے؛ یہ بہیں کہ جماعت ِ احمد یہ اُمت میں شامل ہوجائے۔ یہ موقف ہے جواس نے رسالت اور ختم رسالت کے ایک ایسے تصور کی بنا پر جس سے بظاہر رسالت اور ختم رسالت کی شان میں اضافہ ہوتا ہے قائم کیا ہے لیکن جس سے نہ صرف جماعت سے باہراُ مت کا وجود کا لعدم ہوجا تا ہے، بلکہ غور سے دیکھا جائے تو اس کے سلسلہ تعبیر و تاویل کی انتہا ہر لحاظ سے سوئے ادب پر ہوتی ہے اور یہ وہ بات ہے جو حضر ت علامہ کے لیے بعایت نا گوار، بلکہ نا قابل برداشت تھی ہے۔

رہی خدمت اسلام کے پیشِ نظر جماعت میں مشروط شمولیت سواس سلسلے میں ایک دوسرا

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس مشروط شمولیت کو ایک طرح کی آ زمایٹی شمولیت ہی ہے تعبیر کرنا

یڑے گا۔اس لیے کہ انجام کاراس کا نتیجہ ہوگا احمدیت کا تمام و کمال اقرار، یا تمام و کمال انکار، گوا نکار کے مواقع کم ہیں۔انسان جس حلقے میں شریک ہوتا اور اُٹھتا بیٹھتا ہے آخرالامراسی میں ضم ہوجا تا ہے۔مثل مشہور ہے صحبت کا اثر؛ اور صحبت کا اثر بڑی چیز ہے۔ <sup>کی</sup> یوں بھی اثر آ فرینی اور اثر پذیری انسانی طبیعت کا خاصہ ہے۔لہذا بیمشروط شمولیت جس کی اگر فی الواقعہ دعوت دی جاتی ہے خدمت اسلام کی دعوت نہیں ہے، بلکہ جماعت کے حلقے کو وسیع کرنے کی ایک تدبیرجس ہے تبلیغی نظامات بالعموم فائدہ اُٹھاتے ہیں،حتیٰ کہ بعض تو اس معاملے میںعقاید کا نام تک نہیں لیتے ،صرف میل جول اور اختلاط اور ارتباط پر اکتفا کرتے ہیں۔مثال کےطور پر ان اثرت ہی کو کیجیے جو بسبب محکومی ومغلوبی مسلمانوں نے غیروں کی صحبت میں قبول کیے اور یوں رفتہ رفتہ ان راستوں پر گامزن ہو گئے جو، خیالات ہوں یا عادات، اٹھیں اسلام سے دور لیے جارہے ہیں۔ اثر پذیری اور اثر افرینی کا یہی عمل ہے جس سے مذاہب بھیلتے اور قومیں ایک دوسری پرغلبہ حاصل کرتی ہیں، یا ایک تہذیب دوسری تہذیب پر چھاجاتی ہے۔ چنانچہ اس قتم کے مخالف اور موافق اثرت جوافراد کی زندگی میں اندر ہی اندر اور حیب حاب کام کرتے رہے بآ سانی تلاش کیا جاسکتا ہے۔خواہ بہتہذیب وتدن کا عروج و زوال ہو یا سیاست اور معاشرت کی تبدیلیاں، تاریخ کے صفحات اس قتم کے مظاہر سے بھرے پڑے ہیں۔ حضرت علامہ چائے پی چکے تھے۔تھوڑی درر کے بعد دوابھی کھائی، حقے کے دوایک کش

ليے اور پھر بسبب تنفس کچھ سستا کر گفتگو کا آغاز فر مایا۔تو اب سوال بی تھا کہ بیاسلام اور خدمت

≣ [ြ



19 کی کے حضور

اسلام کا معاملہ جس پر جماعت ِ احمد بیراس قدر زور دیتی ہے فی الحقیقت ہے کیا۔ اسلام کی خدمت کیا صرف تبلیغ اسلام تک محدود ہے اور اسلام کا مطالبہ بھی بجز اس کے پچھنہیں کہ اسے يورا كرديا گيا تو گويا وه سب ذمه داريال پوري هوگئين جو بلحاظ ايك أمت جم پر عائد هوتي هين؟ لہذا دریافت طلب اَمریہ ہے کہ تبلیغ اسلام سے مقصود کیا صرف عقاید کی تبلیغ ہے یا اس طرز زندگی کی تبلیغ جس کی اسلام نے نوعِ انسان کو دعوت دی اور اُمت محمد بیه خیرامة قراریا کی لیکن جس کے لیے فرد اور جماعت دونوں کا ایک مخصوص اور مسلسل جدوجہد سے گزر کرنا ضروری ہے۔ ظاہر ہے کہ اس جدوجہد کی حیثیت انفرادی نہیں ہوگی، بلکہ سیاسی اجتماعی تا کہ ہم ایک دوسرے سے اپنے روابط، سیرت، کر دار اور معاملات کی دنیا میں وہ تبدیلی پیدا کریں جس کا اسلام خواہش مند ہے اور جس کے پیشِ نظر اس میں ریاست کا وجود لازم تھہرا۔لہن<mark>دا اگر تبلیخ</mark> اسلام سے مدعا ہے بلحاظ ایک دستور حیات اسلام کی تبلیغ تو اس کا بیڑا وہی جماعت اُٹھاسکتی ہے جوخود بھی اس پڑمل پیرا ہو، ورنہ ناممکن ہے اس میں کوئی معنی پیدا ہوں لیکن جماعت احمد میر کا تو یہ نقط نظر ہی نہیں۔سیاست اس کے نز دیک ایک شجر ممنوعہ ہے اور حکومت کی وفا داری خواہ کوئی بھی ہو.....ایمان کا جزواعظم ۔اس نے بھی سوچا ہی نہیں ، نہ بسبب اپنے عقاید کے سوچ سکتی ہے، کہ تاریخ کامخفی ہاتھ ہم انسانوں کو زندگی کے کس مرحلے پر لے آیا ہے۔ وہ کیا مسائل ہیں جو افراد و اقوام کو درپیش ہیں اور جن پر ازروے اسلام اخلاقی اور اجتماعی ہرپہلو سے توجہ کرنا ضروری ہے۔اسے پیاحساس ہی نہیں کہ فکر وعمل کی وہ کیا غلطیاں اور کوتا ہیاں ہیں کہ بجائے کسی محکم اور منصفانہ نظام مدنیت کے معاشرے میں ہر کہیں غصب وتغلب، رقابت اور عداوت کا دور دورہ ہے؛ نہ افراداس ہے مشتنی ہیں نہ قومیں ۔ برعکس اس کے فساد و ہلاکت اور عصیان و طغیان کا ایک ریلا ہے جس نے ساری دنیا کواپنی لپیٹ میں لے رکھا ہے۔ جماعت ِ احمریہ حقائق سے بے خبرا پنے مخصوص عقاید کی جار دیواری میں بند ہے۔اسے بیاندازہ ہی نہیں کہ زندگی کی اس جدوجہد میں جس کا سلسلہ ابتدا ہے جاری ہے اور ہمیشہ جاری رہے گا ہمیں اس کے گونا گوں تقاضوں، اس کےمسلسل تغیرات اور مرتبہ بمرتبہ ارتقا میں کس نہج پر قدم اُٹھانا جاہیے۔ نہ بیمعلوم کہ اسلام نے اس جدو جہد کا رُخ جس طرح متعین کیا اگر اس میں اسلام ہی کی رہنمائی قبول کر لی جائے تو ہمیں اپنے فکر اورعمل کا رُخ کس طرف موڑ نا ہوگا ، نہ اس حقیقت



ا قبال کے حضور

20 / ادراک کہ جب اس پہلو ہے اسلام کو ایک دین اورمسلمانوں کو ایک اُمت کھہرایا جاتا ہے تو ان کے فرائض اور ذمہ داریاں کیا ہوں گی۔ رہاتبلیغ عقاید کا معاملہ، یعنی بطور ایک اخلاقی مذہبی نظام کے اسلامی تغلیمات کی نشر واشاعت،سوییه اُمرخالی از فائدہ نہیں۔لیکن یوں اسلام اور عالم اسلام کا مسئلہ تو حل نہیں ہوتا۔ چنانچہ بیہ مسئلہ بدستور لا پنجل ہے جبیبا کہ اس وقت تھا جب احمدیت کاظہور ہو<mark>ا</mark>اور جبیہا کہ اب ہے کہ اس کی تبلیغی کوششوں کا سلسلہ بقول اس کے دنیا بھر میں پھیل چکا ہے۔ دراصل اس قشم کی تحریکوں ہے مسلمانوں کی طاقت میں تو کوئی اضافہ نہیں ہوتا البتہ ان جماعتوں کوضرور تقویت پہنچتی ہے جوان تحریکوں کو لے کراُٹھتی ہیں۔ یوں بھی جب بسبب زوال یا مغلوبی ومحکومی قوموں کی حیاتِ اجتماعیه مفلوج ہوجاتی ہے تو ان کی کوشش ہوتی ہے کہ اور نہیں تو اُصولاً ہی دوسروں پر اپنی برتزی کا سکہ بٹھا ئیں اور اٹھیں اپنا ہمنو ابنا کر شکست کو فتح ہے بدل دیں لیکن بیکسی قوم کے طرز زندگی کے احیا اور نشاۃ الثانیہ کا کوئی مؤثر ذریعیہ ہیں ہے، نہ بھی تھا۔ بید دوسری بات ہے کہ اس ہے تسکین ذات کا ایک پہلوضر ورنکل آتا ہے۔ہم مسجھتے ہیں ہم اپنا فریضہ ملی ادا کر چکے اور زندگی کی جدوجہد میں کامیاب ہوگئے، حالانکہ زندگی کے مسائل یوں حل نہیں ہوتے۔ وہ حل ہوں گے تو مصاف حیات میں مردانہ وار قدم رکھتے ہوئے۔مصاف حیات سے گریز حقائق سے گریز ہے،فراراور تعطل، بلکہ ایک طرح کی خود فریبی کہ جیسے بھی حالات ہوں ہم ان پر قائع اور رضامندر ہیں۔

میں نے عرض کیا،شائداسی لیے جماعت ِ احمد بیر، بالخصوص اس کی لا ہوری شاخ کو آپ کی ان نظموں پر اعتراض ہے جو آپ نے اس کی تبلیغی کوششوں کے بارے میں لکھی ہیں۔ حالانکہ'' وو کنگمش'' قائم ہوا تو قطعِ نظر اختلاف عقاید کے اس کی مالی امداد میں مسلمانوں نے د<del>ل کھول کر حصہ لیا ت</sub>ے اور جس کی ایک وجہمکن ہے ہیجھی ہو کہ پاس و بے دلی کی <mark>اس فضامیں جو</mark></del> بسبب زوال وانحطاط عالم اسلام پر طاری تھی مسلمانوں کو اپنے حفظ و استحکام کی کوششوں میں ایک راہ عمل یہ بھی نظر آئی کہ اگر اہلِ بورپ نے اسلام قبول کرلیا تو ہماری شکست فتح مندی سے بدل جائے گی۔لیکن آپ کا مقصد تو اس حقیقت کا شعور پیدا کرنا تھا کہ اگر ہم نے سمجھ لیا ہے کہ اسلام کی خالصتاً انسانی اور عالمگیر دعوت کا مطالبہ فر د اور جماعت سے کیا ہے تو پھر ہمارے لیے کوئی اور ہی جدوجہد نا گزیر ہے۔اس کی نوعیت تبلیغی ہی نہیں ہوگی ، بلکے مملی ، یعنی اجتماعی بھی ہے

10

≣ (ഥ

مقال کے حضور 23

دراصل میں نے بیہ بات اس لیے کہی تھی کہ میر صاحب نے گوشیعیت چھوڑ کر احمدیت اختیار کر لی تھی لیکن خلافت اور امامت کے مسئلے میں شیعی اور سنی عقاید سے تو خوب واقف تھے۔ ارشاد ہوا''اس پرمیر صاحب نے کیا کہا؟''

میں نے عرض کیا، اس پر باوجودضعف و نقامت کے میرصاحب نے جوش میں آ کر صرف اتنا کہا،اییانہیں ہوسکتا؛ ہم اییانہیں ہونے دیں گے۔

'' یہ ایسانہیں ہوسکتا اور ایسانہیں ہونے دیں گئ' کا معاملہ ذرا وضاحت طلب ہے۔ احمیت کا مطالعہ کیجیے تو اس میں کئی ایک عقاید باہم مختلط نظر آئیں گے،مثلاً خلافت اور امامت ہی کا مسلہ ہے کہ اس باب میں احمدیت کا ذہن نہ اس وقت صاف تھا جب یہ باتیں ہورہی تھیں، نہاب۔اول تو سیدھے سادے عقاید کے لحاظ سے دیکھیے کہ شیعہ ہوں یاسنی دونوں کے نزديك سلسلة نبوت أتخضرت صلى الله عليه وسلم برختم موكيا - المل سنت كهت بين باب نبوت مسدود ہے اور اس سے اہل تشیع کو بھی اتفاق ہے،لیکن جہاں سنی دنیا یہ مجھتی ہے کہ حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے بعدیہ ذمہ داری اُمت کی ہے کہ بربناے کتاب وسنت، لینی جبیبا که شریعت کا منشاہے، وہ اپنی رہنمائی کا فریضہ اپنے ہاتھ میں لے، وہاں شیعی نقطهُ نظر یہ ہے کہ اُمت اس رہنمائی کی اہلِ نہیں ہے، نہ اسے حق پہنچتا ہے کہ بشکل خلافت کسی ایسے جمہوری شورائی ادارے کی تاسیس کرے جواس کی حیاتِ ملتی کے مسلسل نشو ونما اور حفظ واستحکام کا ذریعہ بنے اور جس سے باتباع کتاب وسنت وہ سب ذمہ داریاں پوری ہوتی رہیں جو بحثیت اُمت اس پر عائد ہوتی ہیں۔لہذا بمقابلہ اہلِ سنت والجماعت شیعہ امامت منصوص کے قائل ہیں، اس لیے کہ باب نبوت بند ہوا تو سلسلۂ امامت شروع ہوگیا تا کہ آئمہ معصومین جو منجانب الله اس منصب پر مامور ہیں اُمت کی رہنمائی کرتے رہیں۔ یہی وجہ ہے کہ امام اور امامت کی اصطلاحیں شیعی مذہب کے لیے مخصوص ہیں، جیسے خلیفہ اور خلافت کی سنی دنیا کے لیے۔ گواپنی جگہ پر ہرامام خلیفہ اور ہر خلیفہ امام ہے مگر اس لفظ کے عام اور لغوی معنوں میں۔ اس لیے کہ جس طرح امام کی ذات ہے کسی ایسے اَمر کو جاری رکھنامقصود ہے جس کی اگر جہاس نے ابتدانہیں کی لیکن جس کا سررشتہ اب اس کے ہاتھ میں ہے، لہذا وہ اس اُمر میں خلافت (جانشینی) کا فریضہ بھی ادا کرر ہاہے، بعینہ خلیفہ کو بھی منصب امامت حاصل ہے ان معنوں میں

≣ (🗅

ا قبال کے حضور

25 ہے۔ قابلِ غوراً مربہ ہے کہ خلافت کیا امامت کی شکل تو اختیار نہیں کررہی؟ ثانیا بیسلسلہ تعبیر و تاویل اگر یونہی جاری رہا<sup>ھا</sup> تو ہم کیا سمجھیں ..... احمدیت کے عقاید ہمیشہ کے لیے متعین ہوچکے یا ابھی ان کی تکمیل باقی ہے؟

وقت کافی ہوگیا تھا۔علی بخش آیا۔ کہنے لگا، دوا کھالیجیے۔ میں نے عرض کیا، کیوں نہاب کمرے میں تشریف لے چلیے ، دھوپ کم ہور ہی ہے۔ فر مایا ''بہت بہتر'' یعلی بخش نے دوا کھلائی اور کمرے میں جا کر بستر درست کیا۔حضرت علامہ اندر تشریف لے گئے۔انھوں نے صحن سے كمرے كا فاصلەنهايت آ هسته آ هسته طے كيا تھا، پھر بھى انديشه تھا بسبب ضعف واضمحلال أنھيں کوئی تکلیف نہ ہونے یائے۔حضرت علامہ جب تکیوں کا سہارا لے کر آ رام سے بستر میں لیٹ گئے تو میں نے طبیعت کا یو چھا۔فر مایا'' نقاہت قدرے بڑھ گئی ہے،اور کوئی شکایت نہیں۔'' شفیع آ گئے۔سلام عرض کیا، خیریت مزاج پوچھی اور بلنگ سے ٹیک لگا کرفرش پر بیٹھ گئے۔'یوم اقبال' کی باتیں ہونے لگیں۔ کہنے لگے ان شاء اللہ بیتقریب بڑی کامیاب رہے گی۔تھوڑی دیراور گفتگو کرتے رہے، پھرصحن خانہ کا رُخ کیا۔شاید بچوں کے خیال سے۔ میں جاہتا تھا حضرت علامہ آ رام فرما ئیں، اجازت لوں۔مگر حضرت علامہ قدرے سستا چکے تو فرمایا''اس قتم کی بیعت کی جس میں انسان آ زادی،عقاید کے باوجود جماعت میں شریک ہوتا اوراس کی تنظیمی اور تبلیغی کوششوں ہے فائدہ اُٹھا تا ہے کوئی اور شرط بھی تو ہوگی؟'' میں نے کہا، جہاں تک مجھے معلوم ہے بجز اس کے اور کوئی شرط نہیں کہ جماعت کی سرگرمیوں میں حصہ لے اور وہ سب چندے ادا کرتا رہے جو وقتاً فو قتاً طلب کیے جاتے یا متنقلاً طلب ہوتے رہتے ہیں۔

اس پر حضرت علامہ کچھ مسکرائے اور کہنے گئے''نو پھراسے سیاست کہیے، مذہب نہ کہیے۔ پیسیاست ہوئی، مذہب تو نہ ہوا۔ سیاست کا کہنا بھی تو یہی ہے کہ حکومت کے ٹیکس با قاعدہ ادا ہوتے رہیں، ٹیکس دھندوں کے عقاید خواہ کچھ بھی ہول۔''

حضرت علامہ تو اتنا کہ کر خاموش ہو گئے، لیکن میں سوچنے لگا کہ جس سیاست کا مطالبہ ہے شکسوں کی با قاعدہ ادائیگی، خواہ ٹیکس دہندوں کے عقاید کچھ بھی ہوں، وہ لاز ماً لادین سیاست ہوگی، ریاست اور کلیسا کی تفریق، یا کسی خالصاً مادی اساس پرمبنی ۔ لیکن اگر عقیدہ ہی

19

≣ 🖺

ا قبال کےحضور

زمانه باز برافروخت آتش نمرود که آشکار شود جو هر مسلمانی

27 اورجس کی فی الواقع ضرورت تھی اور ہے۔لہذا حضرت علامہ کا ارشاد:

حدیث عشق بداهل موس چه میگونی میمیم مور کش سرمهٔ سلیمانی

پھر ضرب کلیم میں ایک دوسری حقیقت کی طرف توجہ دلاتے ہوئے کہا:

فرنگیوں میں اخوت کا ہے نسب پہ قیام سیاہ روز مسلمان رہے گا پھر بھی غلام ضمیراس مدنیت کا دیں سے ہے خالی اگر قبول کرے دین مصطفیٰ انگریز

2- پیمحروی کا معاملہ بھھ میں نہیں آیا۔ اثناعشری عقیدہ تو یہ ہے کہ امام حسن علیہ السلام منصب امامت سے دست بردار نہیں ہوئے لہذا سلسلۂ امامت برابر جاری رہا۔ چنانچہ ان کے تبعین نے انھیں امام ہی مانا جیسے مرزا صاحب کو ان کے مانے والوں نے یا جیسے خلیفہ صاحب اپنی جماعت کے امام ہیں۔ پھر شیعیت کی دوسری شاخ یعنی اساعیلی فرقے کے نزد یک جب امامت کا سلسلہ جناب اساعیل ابن امام جعفر الصادق پرختم ہوگیا تو آئمہ مستورین وائمہ ُ ظاہرین کا ظہور ہونے لگا۔ پھر جب عبیداللہ المہدی نے خلافت فاطمیہ کی بنیا در کھی تو مصر، افریقہ، شام وفلسطین اور عرب، بلکہ الجزیرہ اور عراق کے بعض علاقوں، تاحدود بغداد، قریباً قریباً تین صدیوں تک وہ زبر دست سلطنت قائم رہی جس کے فرماز واامام ہی شاخوں ہی جاتے تھے۔خلافت فاطمیہ اگر چہ مٹ گئی، لیکن ائمہ اساعیلیہ کا سلسلہ اس کی مختلف شاخوں (یا فرقوں) میں اب تک جاری ہے۔ ان کے پیرو بھی آخیں امام ہی شلیم کرتے ہیں۔

- ان معنوں میں کہ احمدی جماعت بھی ''ضرورۃ الامام'' کی قائل ہے اور منصب امامت بھی اس کے نزدیک منجانب اللہ عطا ہوتا ہے۔ گو ان معنوں میں نہیں جن معنوں میں شیعی مذہب نے امامت کو منصوص کھہرایا ہے، لیکن امام کی موجودگی تو جماعت ِ احمد سے کے نزدیک بہر حال ضروری ہے تا کہ اُمت کی رہنمائی ہوتی رہے۔

کے سبب اندرونی خلفشار کے جب خود امام جماعت کی ذات پرطرح طرح کے اعتراضات کیے جارہے تھے۔

٨- لا بور ميں \_

جیبا کہ جماعت کی غالب اکثریت کا خیال تھا۔ گویہ خیال صحیح نہیں اور نہ اس آیت کا منصب خلافت یا امامت کی طرف اشارہ ہے خواہ اس کی تعبیر شیعی نقطۂ نظر سے کیجے، خواہ سنی عقاید کی رُو سے۔ اس کا اشارہ خلیفہ کے اصطلاحی مفہوم جمعنی امام و رہنما، یا پیشوا اور جانشین، یا سرریاست کی طرف بھی نہیں ہے۔ اسلام نے بھی تتلیم نہیں کیا کہ کسی فرد کو منجانب اللہ یا خود اپنی ذات سے، یا ذاتی دعوے کی بنا پر اُمت کی پیشوائی کاحق پہنچتا ہے۔

۱۰ سنی عقیدے کے خلاف کہ امام یا خلیفہ کا انتخاب (لہذا عزل ونصب) اُمت کے ہاتھ میں ہے کہ

28

ا قبال کےحضور

بربناے شوری جسے جاہے کثرت رائے سے منتخب کر لے اور جس کا مطلب بیہ ہے کہ اگر سوادِ اعظم کاعمل کتاب وسنت پر ہےتو خلیفہ یا امام کا انتخاب بھی منشائے شریعت کےمطابق ہوگا، ورنہ ہیں۔ یہی 'ورنہ نہیں' ہے جس کے پیش نظر شیعیت کواس اُمر سے انکار ہے کہ امامت اور خلافت کا فیصلہ اُمت کے

یہ اس وقت کی بات ہے جب سلیلے کے اندر ایک شدید اختلاف رونما تھا،لیکن جس سے سلسلے کی ا کثریت بے تعلق رہی اور اس لیے اس سے کوئی نتیجہ مترتب نہ ہوا۔ اختلاف کے ایک پہلو کا تعلق تو نفس خلافت سے تھا کہ بیعہدہ موروثی ہے یا انتخابی، دوسرے کا خود خلیفہ صاحب کی ذات سے۔ معترضین کا جہاں یہ خیال تھا کہ منصب خلافت کوموروثی شکل دی جارہی ہے وہاں یہ بھی کہ خلیفہ صاحب کا طرزِعمل مصالح جماعت، یعنی ان مقاصد کے خلاف ہے جواحمدیت کے سامنے ہیں، لہذا اس معیار پر پورانہیں اتر تا جواس نے منصب خلافت کے لیے قائم کیا ہے۔ دوسری جانب معترضین کا اگر بدلائل رد کیا گیا توان کے لیے بڑے سخت کلمات بھی استعال ہوئے۔

فعل سرز دنہیں ہوسکتا جو قابلِ اعتراض ہو اور نہ بسبب اس منصب کے جو انھیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملا ان سے کسی اُمر کی باز پرس کی جاسکتی ہے۔ یہ بات اتنی واضح ہے کہ اگر امامت کے بارے میں شیعی نقطہ نظر تسلیم کرلیا جائے تو اس کا ماننا خود بخو د لازم تھہرتا ہے۔ گویا اساعیلیوں کے یہاں صرف اس اَمر کی وضاحت کر دی گئی ہے۔

 الانکه خلافت کومحض مذہبی پیشوائی پرمحمول کرنا غلط ہے؛ کیا جائے گا تو اس صورت میں جب کوئی مذہبی جماعت اسلام کوصرف اینے جماعتی نظام تک محدود کر لے۔خلافت تو ایک سیاسی اجتماعی ادارہ ہے،لہذا اسلام کی اس ہمہ گیرتحریک کو جاری رکھنے کا دوسرا نام جس سے مقصود ہے نوعِ انسانی کو ہرپہلو سے ایک خاص نصب العین پر جمع کرنا تا کہ وہ اپنے اتحاد وارتباط اورمسلسل نشو ونما میں برابر آ گے بڑھتی رہے۔ اس کی غایت ہے اس خلاصاً انسانی نظام مدنیت کا قیام واستحکام جس کے لیے ریاست کا وجود ناگز پر کھہرا اورجس کے بغیر ناممکن ہے ہم ان قو توں پر غلبہ حاصل کرسکیں جو تاریخ کی صورت گر ہیں، یعنی ان کا رُخ ان مقاصد كے طرف موردي جن كے ليے أمت كى تشكيل ہوئى - كيا خوب كہا ہے حضرت علامه نے: خلافت بر مقام ما گوائی است خلافت حفظ ناموسی الهی است ملوکیت جمه مکر است و نیرنگ حرام است آ نکه برما بادشایی است

ارمغان حجاز

۱۳- حبیبا کہنی اورشیعی نقطہُ نظر سے ان اصطلاحات کی وضاحت ہو چکی ہے۔

ا قبال کے حضور

اور کروٹ بدل کرلیٹ گئے۔ پندرہ ہیں منٹ استراحت فرمائی۔ پھرارشاد ہوا'' چلم بدلواور بستر 37 ) کردو۔'' مطلب بین تھا کہ اب کمرے میں چلیں گے۔علی بخش نے عمیل ارشاد کی۔حضرت علامه کمرے میں تشریف لے گئے اور قدرے ستا کر حقے کا کش لیا تو فرمایا'' حقے کا مزہ جا تا ر ہا'' اور بیرتھا بھی ٹھیک اس لیے کہ دم کشی کے باعث مسلسل کیا ذراہے کش لگانا بھی ناممکن تھا۔ میں پاس ہی کرسی پر بیٹھا تھا۔ارشاد ہوا''علی بخش جائے تیار کرؤ'۔ پھر میری طرف اشارہ کیا اور فرمایا" یہ کب سے بیٹے ہیں، چائے پیس گے۔"

روزمرہ سیاست کی باتیں ہونے لگیں اور روزمرہ سیاست سے گفتگو کا رُخ سیاسی جماعتوں اور سیاسی جماعتوں ہے ان افراد کی طرف مڑ گیا جو یکے بعد دیگرے میدان سیاست میں اُ بھرے۔ارشاد ہوا''ایک دور دور وفا داری تھا۔اس دور میں بھی قوم کا وجود ان افراد سے خالی نہیں تھا جو دل سے حکومت کے وفادار تھے۔ بایں ہمہان کے دل میں مسلمانوں کا دردتھا اور وہ سیجے دل سے ملت کے بہی خواہ تھے۔'' یوں باتوں باتوں میں .....کا ذکر آ گیا۔ فرمایا "عام خیال بہ ہے کہ وفاداری ان کی تھٹی میں پڑی تھی۔ یہ بات ایک حد تک ٹھیک ہے مگر وہ کرتے بھی تو کیا؟ وہ حکومت کےممنون احسان تھے۔اٹھیں جو کچھ ملا سرکار انگریزی سے ملا۔ لہٰذا انگریزوں سے ان کے حسن ظن اور انگریزی حکومت سے وفا داری کی ایک وجہ ان کا جذبہ ً تشکر بھی تھا۔ پیہیں کہ وہ غلامی اورمحکومی پر رضامند تھے جبیبا کہ اربابِ سیاست عام طور پر سمجھتے ہیں۔'' ارشاد ہوا''جس طرح آج آزادی اور استقلال کی صدائیں عام ہورہی ہیں ایسے ہی ایک زمانہ تھا کہ بجز وفا داری کے کوئی دوسرا لفظ سننے میں نہیں آتا تھا لیے کیکن ان حضرات کا دل اس دور و فا داری میں بھی خلوص اور دردمندی سے خالی نہیں تھا۔اٹھیں قوم سے سچی محبت تھی۔ پھر حقوق طلبی کا دور آیا اور اس دور میں بھی انھوں نے دیانت داری سے قوم کا ساتھ دیا۔ مگر زمانه برا تیز رَو ہے۔اسے زم روی پسندنہیں ..... بالطبع نرم رو، یا باصطلاح سیاست اعتدال ببند تھے اور اپنے اعتدال ببندا حباب کی طرح ان تبدیلیوں کا ساتھ نہیں دے سکے جوز مانہ اپنے ساتھ لے کرآیا تھا۔'' فرمایا''افسوس ہے مسلمان سیاسی اعتبار سے ہمیشہ غیر منظم رہے۔ان میں كوئى اعتدال پيندفريق قائم نه ہوسكا جس ميں ان حضرات كا في الواقعه شار ہوتا۔ ہندوالبيتہ كہيں زیادہ منظم ہیں۔ ان کے یہاں بھی ایک اعتدال پیند فریق محموجود ہے کیکن کوئی نہیں جواسے ≣ ╚

ا قبال کے حضور

حضرت علامہ نے میری معروضات سنیں تو فر مایا "سرسیّد کی ذات بڑی بلندھی، بڑی ہمہ گیر۔ افسوس ہے مسلمانوں کو پھر ویسا کوئی رہنمانہیں ملا"۔ ارشاد ہوا" انگریز بڑا کایاں ہے۔
سیاست کے داؤیج خوب سمجھتا ہے۔ اس نے وہاں بھی جود وسخاسے کام لیا جہاں وفا داری میں ابھی محکومی پر قناعت اور رضامندی کا رنگ پیدانہیں ہوا تھا۔" پھر قدر ہے سکوت فر مایا جیسے کوئی بات یاد آگئی اور کہا" مثلاً .....نے خود مجھ سے کہا ....."

میرے دل میں ایک بات کھٹک رہی تھی اور وہ بیہ کہ جس طرح وفا داری ہے رفتہ رفتہ محکومی پر قناعت اور رضامندی کوتحریک ہوئی بلکہ ایک حد تک اس خیال کو کہ برطانوی نظام حکومت سے بہتر نہ کوئی نظام سیاست ہے، نہ برطانوی سلطنت کوشاید بھی زوال ہوگا، بعینہ تعلیم سے تقلید و تشبہ کو علی گڑھ کی عمارت آ کسفورڈ اور کیمبرج کے نمونوں پر تیار ہوئی تھی۔اس سے مسلمانوں کا ذہنی احیامقصود تھا، نہ ان کے شعور ملی کی تقویت ۔مقصد تھا تو یہ کہ مسلمان مغربی علوم وفنون حاصل کریں اور مغربی تہذیب وتدن سے آشنا ہوں۔ بیمقصد بورا ہوا،مسلمان مغرب کی طرف بڑھے اور جبیہا کہ سرسیّد نے کہا تھا اس یقین واعتماد کے ساتھ کہ اسلام ان کی ترقی میں حائل ہے، نہ سیاست اور تہذیب وتدن میں آ گے بڑھنے سے روکتا ہے۔ وہ حکومت وقت سے اشتراک اورمغربی تہذیب اختیار کریں جب بھی مسلمان رہ سکتے ہیں۔ حالانکہ غور ہے دیکھا جائے تو بیا یک منفیا نہ طرزِ عمل تھا،اس لیے کہ محض اتنا کہ دینے سے کہ اسلام ہماری تر قی میں حائل نہیں کوئی مثبت راہ عمل پیدانہیں ہوتی ، نہ سیاست میں ، نہ تہذیب وتدن میں ، گو باعتبارِ وفت پیه خیال بھی غنیمت تھا۔ یوں ایک نیا عزم اورنئ بیداری پیدا ہوئی لہذاعلی گڑھ کیج اسلامی تعلیم کا نہ سہی ،ایک نئی قو می زندگی اور نئی روح کا مظہر بن گیا۔ وہ روح جو ہمارے جذبہ ً ملی اور قومی عصبیت کا سرچشمہ ہے اور جس کی بدولت ہم نے ماضی ہے نکل کر مستقبل میں قدم رکھا۔لیکن علی گڑھنہیں سمجھا کہ اسلام نے تہذیب وتدن کا ایک اپنا تصور قائم کیا ہے اور ہماری







ا قبال کے حضور

ہے تو اس کے امار تی نظام <sup>ط</sup>ے کا۔ 48 فرمایا ''تمھارا خیال صحیح ہے۔ بیرمسئلہ کہ جماعت کے باب میں اس کا مسلک کیا تھا فی الواقعه مختلف فیہ ہے۔ممکن ہے اس کا خیال ہو کہ فوق البشر ہی رفتہ رفتہ یک جماعت کی شکل اختیارکرلیں گے۔<sup>لل</sup>ے

میں نے عرض کیا،لیکن فوق البشر کا ظہور تو تبھی تبھی ہوتا ہے۔اس کی ساری خوبی اس کی انفرادیت اور کمیا بی میں ہے۔ وہ نصب العین ہے، باقی سب اس کے پیرواور منتظر۔ فرمایا'' جب ہی تو اس کے م<sup>تب</sup>عین نے اس باب میں الگ الگ رائیں قائم کی ہیں ،<sup>لیک</sup>ن میراا پنا خیال میہ ہے کہ نیٹھے کی طبیعت پر انفرادیت پسندی ہی کا غلبہ تھا۔ اس کی ہمشیرہ <sup>کل</sup> نے بھی و یمی لکھا ہے کہ اسے ایرانیوں کا پیعقیدہ کہ ہرصدی میں ایک مجدد میں کا ظہور ہوتا ہے 4 برا پیند تھا۔مکن ہے وہ اینے آپ کومجدد ہی سمجھتا ہو۔''ک



# حواشى

- قرشی صاحب۔
- بسلمله ارمغان حجاز -1
- بیالماری حضرت علامہ کے سر ہانے دیوار ہے گئی تھی (شایداب بھی) جس میں قرآن مجید کے علاوہ -٣ کچھ کتابیں اور کاغذات رکھے رہتے۔
  - خاصا پرانا اور سال ہاسال ہے حضرت علامہ کے زیر استعمال۔ -1
- Will, to power با تباع کا نٹ اور شوین ہاوئر۔ کا نٹ کے نز دیکے عقل محض نارسا ہے، حقیقت تک ۵-نہیں پہنچتی ۔للہذا انسان کا سہارا ہے ارادہ براے خیرعملاً اوراخلا قاً دونوں لحاظ سے۔
- شوپین ہاوئر کہتا ہے ارادہ (مثبت) ہی اصل حقیقت ہے، گو بے بصر ۔ لہذا اس کی قنوطیت کہ جو کچھ ہے عبث، بے معنی اور بے مقصد۔ زندگی محض دکھ ہے۔ نیٹشے کہتا ہے بہتر ،لیکن اس قنوطیت اور د کھ در د کو طاقت کا سرچشمه بنا چاہیے۔ دیکھیے پیام منسرق "شوپن ہارونیشا"۔

49



اقبال کے حضور

خارے زشاخ گل بہتن ناز کشن خلید از در دخویش وہم زغم دیگراں تبید

مرنحے ز آشیانہ بہ سیر چمن پرید بد گفت فطرت چمن روزگار را جس پرنیٹھے نے کہا:

درمیان ز درد ساز اگر خسته تن شوی خوگر به خار شو که سرایا چمن شوی

- ۲ اوراس لیے اخلاق بھی طاقت کے تابع ہے، لیکن حضرت علامہ کے نز دیک طاقت کا معیار ہے اخلاق اور اخلاق سے مقصود حفظ خودی - خود داری ، خودگری ، خودگگری ۔
- ارادہ براے طاقت کا مظہراتم بمقابلہ نائب حق، جو طاقت کے باوجود مکارم اخلاق کا نمونہ ہے اور نوع انسانی کے لیے رحمت نائب حق کی ذات میں طاقت کی حیثیت بھی ایک اخلاقی قدر کی ہوجاتی ہے۔
  - ۸- جيےغالباً نيٹشے کا۔
  - 9۔ جیبا کہ بزبان عارف روم حضرت علامہ نے رصوز ہے خودی کے تعارف میں فر مایا: جہد کن در بے خودی خود رابیاب زودتر واللہ اعلم بالصواب
- ۱۰ یونان کی سیاسی اصطلاح میں (Aristocratic) بمقابلہ جمہوری (Democratic) تا کہ زمام اقتدار خواص کے ہاتھ میں رہے۔ نیٹھے کا خیال تھا کہ یورپ کے سیاسی نظام میں عوام کو خواص پر برتری حاصل ہے۔ درآ ں حالیکہ برتری خواص کاحق ہے ، نہ کہ عوام کا۔
  - اا- اورجس میں اقلیت (خواص) اکثریت (عوام) پرغالب رہے گی۔
  - Elizbeth ۱۲ ایلزابیته این بهائی کی سوائح نگار اور آخر عمر بالخصوص زمانه علالت میں اس کا سہارا۔
    - اسلام کے ایرانیوں، نیعنی مجوسیوں، عرف عام میں یارسیوں یا پیروان زرتشت کا۔
      - ۱۳- لغوی، نه که اسلامی اصطلاح میں۔
- ا صطلاحاً زرتشت کے کسی نازائیدہ بیٹے، یعنی مثیل کا۔ جیسا کہ معلوم ہے مجوسیوں کے نزدیک خیراورشر دوالگ الگ اُصول ہیں۔ محاور ہُ عام میں خیر کو یزداں کہا گیا ہے، شرکواہر یمن۔ دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں، لہذا دونوں میں مسلسل آ ویزش جاری ہے۔ ابتدا میں خیر کوغلبہ حاصل تھا۔ پھر شرنے خیر پر فتح پائی۔ آ خرالا مرخیر ہی کا غلبہ ہوگا، لیکن اس زمانے میں کہ خیر شرسے مغلوب ہے اور جسے بیچ کا زمانہ کہا گیا ہے ایک عظیم ہستیوں کا غلبہ ہوگا، لیکن اس زمانے میں کہ خیر شرسے مغلوب ہے اور جسے بیچ کا زمانہ کہا گیا ہے ایک عظیم ہستیوں کا ظہور ہوتا رہے گا، جن سے خیر کو تقویت پہنچ گی۔ اہلِ مغرب نے ان کو زرتشت کے نازائیدہ میٹے کہا ہے، حضرت علامہ نے مجدد۔ اس لیے کہ یہی ہستیاں ہیں جن کی بدولت دین زرتشت کی تجدید ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ مجوسی ذہن پر انتظار کا غلبہ ہے۔ ہمیشہ کسی آ نے والے کا منتظر۔ نیشے زرتشت کی تجدید ہوگا۔ وہ اس کا ذکر بڑے ذوق وشوق سے کرتا ہے، بلکہ اینے آپ کو اس کا پیرو

سے راست ہوا قال ھا۔ وہ ان ہ و سر ہوئے دول وسول سے سرنا ہے، ہلدہ اپنے اپ وال ہ پیرو گھبرا تا ہے، عقیدۂ نہیں معنأ اس لیے کہ نیٹھے کو بھی اپنے رنگ میں ایک معر کد در پیش تھا۔ خیر وشر کا نہ سہی ، انسان کی تقدیرِ اور مستقبل کا۔ وہ کہتا ہے زندگی نام ہے اس مسلسل آ ویزش کا جس میں ہماری 00

≣ 🖺

ا قبال کے حضور

علامہ پر رفت طاری ہوگئی اور وہ بار بار اس کا تکرار کرنے لگے۔ میں خاموش ہوگیا۔اس پر انھوں 53 نے تیسرا مصرع خود ہی ارشاد فر مایا، کیکن ابھی پورے طور پر ادانہیں کریائے تھے کہ آواز گلو گیر ہوگئی اور وہ یوں پھوٹ پھوٹ کررونے لگے کہ احبابِ دہلی پریشان ہوگئے۔رباعی پیھی: تم واماند و جانم در تگ و پوست سوے شہرے کہ بطحا در رہ اوست تو باش این جا و با خاصال بیامیز کمن دارم ہواے منزل دوست میں خاموش تھا،احبابِ دہلی خاموش۔وہ بڑی تشویش اور پریشانی سے حضرت علامہ کے جذب وگداز کی اس کیفیت کو د مکیر ہے اور اندر ہی اندر مضطرب تنھے کہ اس کا کوئی نا گوار اثر ان کی طبیعت پر نه پڑے۔ دوجار کمھے اسی حالت میں گزر گئے تا آئکہ حضرت علامہ کوسکون ہوا اور مولانا نے فرمایا اللہ تعالیٰ آپ کی آرزو پوری کرے۔ انھوں نے پھر میری طرف ویکھا۔

مطلب میے تھا کوئی اور رہاعی یاد ہوتو عرض کروں۔ میں نے قدرے تامل کیا اور پھر موقعے کی رعایت سے وہ رباعیاں سنائیں جن میں خطاب سلطان ابن سعود سے ہے جم

تو سلطان حجازی من فقیرم و لے در کشور معنی امیرم

جہانے کو زخم لا اللہ رست بیابا بنگر بآغوش ضمیرم

تو ہم آن مے بگیراز ساغر دوست کہ باشی تا ابد اندر بردوست سجودے نیست اے عبدالعزیز ایں برویم از مڑہ خاک در دوست

میرا خیال تھاممکن ہے، یوں حضرت علامہ کا ذہن آ سودہ ہو؛ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ انھوں نے بہ سکون اینے اشعار سنے بھی بھی حقے کاکش بھی لے لیتے۔سلسلہ خیالات نہ معلوم کہاں تھا۔ مولانا شاید کوئی سوال کرنا چاہتے تھے کہ سلطان ابن سعود کا ذکر جوآیا تو بھوا ہے

باز گو از نجد و از پاران نجد

احبابِ دہلی نے سلطان اور اس کی حکومت پر نکتہ چینی شروع کردی۔ شاید اس خیال سے کہ حضرت علامه بھی اس سلسلے میں کچھ ارشاد فرمائیں اور سرز مین عرب میں جو سیاسی اخلاقی انقلاب آچکا ہے اس کے متعلق اپنی راے کا اظہار کریں۔ یوں بھی حجاز اور سلطان حجاز کا ذکر آئے اور حرمین الشریفین بر گفتگو ہوتو ناممکن ہے، خاک پاک عرب کے سیاسی اور اجتماعی شئو ن

≣ ╚

اقبال کے حضور

بھی آپ ہی آپ ان کے سامنے آ جائیں گے جن پر آپ گفتگو کررہے ہیں۔ فی سے تھی آپ ہی آپ ان کے سامنے آ جائیں گے جن پر آپ تو بیفطرت آپ ہی بدل جائے گ۔

دین ہی تو فطرت انسانی کا محافظ اور صورت گر ہے ہا گر بیدا یک طرف دین سے تمسک اور دوسری جانب استبداد اور ملوکیت، یہ دولت کی اجارہ داری اور غلامی بیہ معاملہ سمجھ میں نہیں آتا۔ یوں ناممکن ہے وول میں وہ تغیر بیدا ہو جو کتاب وسنت کا مقصود ہے۔ کیا یہ امر ابھی اجتہاد طلب ہے کہ اسلام کی روح غصب و تغلب کے خلاف ہے۔ اس میں کسی ایسے طرزِ معاشرت کی گنجایش نہیں جس سے انسان کے شرف اور احترام ذات کو ٹھوکر لگے۔ سلطان اس معاشرت کی گنجایش نہیں جس سے انسان کے شرف اور احترام ذات کو ٹھوکر لگے۔ سلطان اس محاشرت کی گنجایش نہیں جس سے انسان کے شرف اور احترام ذات کو ٹھوکر کے۔ سلطان اس مشکل ہے کہ اسلام ان سے کس طرزِ عمل کا طالب ہے۔ اللہ نے انھیں حکومت دی ہے، طافت دی ہے، وہ کیا کی چھنیں کر سکتے۔

حضرت علامہ آرام سے لیٹے حقے کے کش لگا رہے تھے کہ مولانا نے کہا، عرب کیا سارے عالم اسلام کی حالت افسوسناک ہے۔ دین کافہم کہاں ہے؟ کہیں بھی نہیں، ہمارے اور اسلائی دنیا میں باہم ربط وضبط کا کوئی ذریعہ باتی رہ گیا ہے تو ج لیکن ج کی حیثیت بھی کیا ہے ایک بروح رسم و رواج، یا زیادہ سے زیادہ ایک روحانی فریضہ، بلکہ تج پوچھے تو بعض صورتوں میں محض تجارت کے حالانکہ اگر ج سے معاشی سود و بہود کا راستہ کھلے تو شریعت کواس پر کوئی اعتراض نہیں۔ قرآن مجید نے تو پہلے ہی اس امر کی طرف اشارہ کردیا ہے کہ لوگ ان فوائد کو سمجھیں جواس اجتماع میں پوشیدہ ہیں گئے کہنے گئے اور تو اور ہمارے علا بھی شایداس حقیقت کوئیس سمجھے کہ جے سے مقصود ہے اُمت کا اتحاد واستحکام اور اُمت تمہید ہے وحدت انسانی کی یا یوں کہیے کہ اخلاقی اجتماعی ہر پہلو سے ایک عالمیگیر معاشرے، بہ الفاظ دیگر انسانیت کبری کی اساس۔ مولانا اخلاقی اجتماعی ہر پہلو سے ایک عالمیگیر معاشرے، بہ الفاظ دیگر انسانیت کبری کی اساس۔ مولانا کے اس ارشاد پر میرا ذہن بے اختیار حضرت علامہ کی اس کیفیت کے خیال سے جو ابھی تھوڑی دیر حجاز میں موجود ہے، لیکن جے حضرت علامہ کی اس کیفیت کے خیال سے جو ابھی تھوڑی دیر ہوئی ان پر طاری ہو چی تھی مجھے پیش کرنے کی جرائے نہیں ہوئی سے میں خاموش ہوگیا۔

مولانا برابر جج پراظہار خیال کررہے تھے۔ باتوں باتوں میں مولانا فاخر <sup>سل</sup> کا ذکر آگیا۔ مولانا کہنے لگے وہ سفر جج سے واپس آئے تو جوکوئی ملتا اس سے بڑے فخر سے کہتے ، شاید اپنے



۵۸ اقبال کے حضور

نام کی رعایت سے کہ رمی الجمار میں میں نے شیطان کو وہ وہ کنگریاں رسیّد کیں کہ یاد ہی کرے گا۔ اس پر حضرت علامہ بھی بہت محفوظ ہوئے، بلکہ انھیں کچھ ہنی بھی آگئ جیسے حضرت فاخر فیصل کو پرانی چشمک ہو۔ مولانا نے اپنے سفر حج کا ایک اور واقعہ بھی بیان کیا اور وہ یہ کہ ان کے رفقا سفر میں سے ایک اونٹی پر سوار بڑے اظمینان سے قطع مسافت کررہ ہے تھے کہ دفعۃ انھیں سگریٹ کی طلب ہوئی۔ مگر ادھر انھوں نے سگریٹ نکالا اور اسے سلگا کر ایک کش لیا اور ادھر تراق سے ایک درہ ان کے منہ پر پڑا۔ بے چارے دم بخو درہ گئے۔ وہ نہیں جانتے تھ سعودی عرب میں سگریٹ بینا منع ہے۔ آئیدہ جب بھی سگریٹ دیکھتے تو ان کی حالت غیر ہوجاتی۔ اس پر پرویز صاحب نے کہا ہے ہے وہابیت کی نفسیات! کسی نے کہا اس کی تاریخ بھی۔

وہابیت کی نفسیات یا دوسر کے فظوں میں وہ مذہبی روبیہ جس کی نظر صرف ظاہر پر ہے اور اس حقیقت سے بے خبر کہ اعمال وعقاید کا سرچشمہ خارج میں نہیں ہے، داخل میں، یعنی ہمارے ضمیر اور باطن میں کہ ان کی پابندی پر اگر محض قانو نا اصرار کیا گیا تو وہ مقصد پورانہیں ہوگا، جس کے لیے اعمال وعقاید کی ضرورت پیش آئی، نہ بیمکن کہ وہ ضبط ونظم متشکل ہو جے انسان خود ایخ ہم وبصیرت کی روشنی میں بطیب خاطر اس لیے اختیار کرتا ہے کہ بیاس کے اپنے فائدے کی بات ہے۔ اعمال وعقاید کا نقاضا ہے ضبط ونظم اور ضبط ونظم لازمہ کہ حیات، کیکن بیقاضا جب ہی پورا ہوگا کہ ہمیں حقائق کا شعور ہو ۔ حقائق کا شعور ہے تو خود آگاہی بھی ہے اور خود آگاہی ہی کہ ایر اور خود آگاہی نہیں تو اعمال وعقاید کی کوئی ہو تقویل بھی کہ ہمیں اپنے نفع وضر رکا احساس رہے۔خود آگاہی نہیں تو اعمال وعقاید کی کوئی خارج ہے، نہ ان کی پابندی کے کچھ معنی، یہی وجہ ہے کہ اس نظم وضبط سے جو ہہ زور قانون خارج سے عائد کیا جاتا ہے تربیت ذات ہی کا امکان ہے نہیر شخصیت کا، نہ یہ ہوگا کہ فرداور جماعت کے اقدامات زندگی کی مسلسل اور پیش رس حرکت کا ساتھ دیں اور ہم اس کا رُخ ان مقاصد کی طرف موڑ سکیں جو ہمارے سامنے ہیں اور جو ہم نے خود اپنے لیے تجویز کیے۔ برعکس مقاصد کی طرف موڑ سکیں جو ہمارے سامنے ہیں اور جو ہم نے خود اپنے لیے تجویز کیے۔ برعکس مقاصد کی طرف موڑ سکیں جو ہمارے سامنے ہیں اور جو ہم نے خود اپنے لیے تجویز کیے۔ برعکس مقاصد کی طرف موڑ سکیں جو ہمارے سامنے ہیں اور جو ہم نے خود اپنے لیے تجویز کیے۔ برعکس اس کے یوں تعصب اور تنگ نظری، جود اور قد امت پہندی ہی کوتح کیک ہوگی۔

لہذا تعصب اور تنگ نظری، جمود اور قدامت بیندی کی یہی روش تھی جس سے وہابیت کی تاریخ میں ایک البخان البحال ال

۩ ≡

ا قبال کےحضور

کی حکومت ان سب کوتا ہیوں کے باوجو دعر بوں کے حق میں ایک فال نیک ہے۔ انھیں مدت کے بعد ایک عمدہ قیادت ملی ہے۔ان کی حالت ہر اعتبار سے روبہ اصلاح ہے۔ ذرا حالات کو 58 بدلنے دیجیے، سعودی حکومت کی تنگ نظری آپ ہی آپ ختم ہوجائے گی، سیالیکن ابھی ایک اور بات تھی جومولانا کوسلطان کی حمایت پرمجبور کرتی۔وہ جوحضرت علامہنے اپنے رنگ میں کہا ہے: ذراسی بات تھی اندیشہ عجم نے جے برطادیا ہے فقط زیبِ داستاں کے لیے گواز رہ خیرخواہی، نہ کہ از رہ مذمت،مولا نا کا نقطہُ نظر اس کے برعکس بیرتھا کہ عالم اسلام میں جہاں کہیں اور جوبھی سیاسی، اخلاقی انتشار رونما ہوا عجم کے ہاتھوں \_ انھیں گویا عجم سے کدتھی \_ لہذا عربوں کی تنقید میں مخالف ہو، یا موافق ان کے دل میں ہمیشہ عرب کی محبت موجزن رہتی۔ وہ کہتے عالم اسلام کی اصلاح اور مجمی فتنوں کے از الے کی کوئی صورت ہے تو یہی کہ عرب از سر نو زندہ ہوں۔عرب سنبھل گئے تو اسلام کی حقیقی روح بھی جوطرح طرح کے اثرات سے دب رہی ہے پھر سے بیدار ہوجائے گی اورمسلمان خود ہی اس راستے پرلوٹ آئیں گے جس سے مدت ہوئی وہ بھٹک گئے تھے۔اس میں کوئی شک نہیں کہ آج شریعت کی ظاہری اور سطحی پابندی بے نتیجہ نظر آ رہی ہے۔اس کی حیثیت بھی محض ایک قشر کی ہے،مغز سے خالی الیکن بی قشر بھی کوئی

معمولی قشرنہیں۔وقت آنے دیجیے،اس کےاندربھی حقیقی معنی پیدا ہوجا ئیں گے۔ یوں پیسلسلهٔ

گفتگولفظاً نہ نہی،معناً حضرت علامہ ہی کے ان اشعار پرختم ہوگیا جن میں انھوں نے اَمرائے

عرب سے خطاب کرتے ہوئے کہاہے:

تا کجا بر خوکش پیچیدن چو دور زندہ کن درسینہ آ ں سوزے کہ رفت نغمهٔ توحیر را دیگر سراے برخیزد از تو فاروتے دگر

اے فواد، اے فیصل، اے ابن سعود در جہاں باز آ ورآ ں روزے کہ رفت خاک بطحا خالدے دیگر بزاے اے تخیل دشت تو بالندہ تر

حضرت علامہ نے فرمایا ''عرب اور عجم دونوں ہمارے ماضی کا تار و پود ہیں۔ہم عرب کو نظرانداز کرسکتے ہیں نہ عجم کو۔ہمیں جاہیے ماضی کی تنقید میں مستقبل کوفراموش نہ کریں۔''ارشاد ہوا''یوں دیکھنے میںمسلمانوں کی حالت بڑی پست ہے۔انھیں نہ حال کا شعور ہے نہ ماضی کی خبر، نہ بیر کمستقبل کو ہم ہے کس قتم کے عمل کی طلب ہے۔'' حضرت علامہ رُک گئے پھر جب ≣ (ഥ



ا قبال کے حضور

تنفس کی تکلیف کم ہوئی تو فرمایا۔''عالم اسلام کے حالات بدل رہے ہیں۔ یوں بھی مسلمانوں 59 ) اعلیٰ صلاحیتوں کی کمی نہیں۔ اسلام سے بھی ان کا رشتہ بہرحال قائم ہے۔ ان کی اصل ضرورت ہے قیادت صحیح قیادت میسر آ جائے تو وہ کیا کچھنمیں کرسکتے۔''

اس پر گفتگو کا رنگ بدلا۔ امم اسلامیہ کا ذکر ہونے لگا۔ ان کی گونا گوں صفات، اخلاق و عادات کا۔ ترکول نے اپنے آپ کوکس خوبی سے سنجالا ہے۔ اخوان کی تحریک کسی قدراُ مید افزا ہے۔ عربوں کی سیاسی اور اجتماعی زندگی کے لیے اس کے نتائج کیسے دور رَس اور خوش گوار ہوں گے۔ اس پرعوض کیا گیا کہ بیسب با تیں اپنی جگہ پرٹھیک ہیں، لیکن اسے کیا کیجیے کہ عالم اسلام میں کہیں اس زندگی کے آثار نظر نہیں آتے جس میں کتاب وسنت کی روح کار فرما ہو۔ ترک اور عرب اور ایسے ہی دوسری مسلمان قومیں تو خیر اپنی نسلی اور قومی عصبیت کے سہار سے شاید سنجل جائیں اور ایک گونہ ترتی بھی کرلیں، مگر سوال ہمارا ہے، ہندی مسلمانوں کا کہ باوجود بڑے بڑے دعووں اور بڑی بڑی ترقی بھی کرلیں، مگر سوال ہمارا ہے، ہندی مسلمانوں کا کہ باوجود بڑے بڑے دعووں اور بڑی بڑی تحریکوں کے ہمارا کوئی نصب العین ہے، نہ لائح ممل ۔ ہمارے انتشار اور براگندہ خیالی کا خاتمہ ہوگا تو کیسے؟

حضرت علامہ نے قدر بے تو قف فرمایا۔ پھرارشاد ہوا'' مجھے تو مسلمانوں کے مستقبل سے قطعاً مایوسی نہیں۔ ہمارا کوئی مسلمہ ہے تو قیادت۔ ہمارے دعوے اور ہمارے اقدامات ہی جن کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے اس اُمر کا ثبوت ہیں کہ ہم میں ہر طرح کی استعداد موجود ہے۔ نہیں موجود تو قیادت۔''

عرض کیا گیا، لیکن بہ ظاہر تو کوئی امکان نہیں کہ ہمیں صحیح قیادت میسر آئے اور ہماری صفوں میں جوانتشاررونما ہے اتحاد اور جمعیت سے بدل جائے۔

حضرت علامہ ذراستہ کے اور پھر بڑے پریفین لہجے میں کہنے گئے '' مجھے تو یوں نظر آتا ہے کہ ہمیں میں سے کوئی صاحب ایمان اُٹھ کھڑا ہوگا اور اس کا خلوص اور دیانت ساری قوم کوایک مرکز پرجمع کردےگا۔''ارشاد ہوا'' یہ مخل خیال ہی خیال نہیں ہے،حقیقت ہے۔''گئے ہم سب ہمہ تن گوش تھے۔حضرت علامہ رُک رُک کر گفتگو فرما رہے تھے۔ بھی بھی ان کی آوازگلو گیر ہوجاتی۔ان کے بیدالفاظ کہ بیمض خیال ہی نہیں ہے،حقیقت ہے بھی ہمارے ذہن میں گھوم رہے تھے کہ انھوں نے فرمایا'' ہمارے مسائل کا ایک ہی حل ہے اور وہ اتحاد۔مسلمان میں گھوم رہے تھے کہ انھوں نے فرمایا'' ہمارے مسائل کا ایک ہی حل ہے اور وہ اتحاد۔مسلمان

60



اقبال کےحضور

متحد ہوگئے تو ان کی جدا گانہ قومیت تسلیم کرلی جائے گی۔ جدا گانہ قومیت تسلیم کرلی گئی تو ہم آزادی سے اپنامستقبل تغمیر کرسکیس گے۔

كيا اسلامي رياست قائم هوگي؟

دد کیول نہیں، بشرطیکہ ہم اپنااتحاد قائم رکھیں اور اس دعوے سے دست بردار نہ ہوں کہ ہندوستان میں ایک نہیں کئی قومیں بستی ہیں۔ ہندوستان بھی محض ایک جغرافی اصطلاح ہے اور اس کا اتحاد بیرونی حملوں سے خطرے کا نتیجہ۔ اسلام بھی مذہب نہیں کہ اس کی تعبیر مذہب کے عام معنوں میں کی جائے۔اس طرح اس کاتعلق صرف فرد کی ذات سے ہے۔اسلام ایک نظام مدنیت بھی ہے جس کی نفی اسلام کی نفی ہے۔ ہم اس نظام مدنیت سے انحراف نہیں کر سکتے۔ یہی نظام مدنیت ہاری جدا گانہ قومیت کا راز ہے۔انگریز تو اس نکتے کو سمجھتا ہے، ہندواہے سمجھنانہیں جائے ہے ا احبابِ دہلی خاموش حضرت علامہ کے ارشادات سن رہے تھے۔ میں نے عرض کیا بیہ اُمر کہ اسلام بجائے خود ایک نظام مدنیت ہے تو شاید مشکل سے سمجھ میں آئے۔مسلمانوں کوخود بھی اس کا پورا پوراشعورنہیں، کیکن اگر ہماری جدا گانہ قومیت کا رازیہی نظام مدنیت ہے اور اسلامی ریاست سے مقصود بھی اسی کا نفاذتو کیوں نہ کانگریس کے اس اعلان سے فائدہ اُٹھایا جائے کہ حصول آ زادی پر ہندوستان میں جو و فاق قائم ہوگا اس میں صوبے اس اُمر کے مجاز ہوں گے کہ اگر جا ہیں تو مرکز ہے الگ ہوجا ئیں ۔لہذا ہم کانگریس کی تحریک آ زادی میں اس کا ساتھ دیں اور اگر کانگریس ہماری اکثریت کے صوبوں میں ہمیں اپنی مرضی کے مطابق حکومت نہ کرنے دے تو مرکز سے الگ ہوجائیں۔ یہ بھی ایک صورت ہوسکتی ہے اسلامی ریاست کے قیام کی۔ اس برحضرت علامہ نے کچھتبسم فر مایا اور کہنے لگے'' لیکن تم بھولتے ہواول تو کا نگریس کا بیاعلان بجائے خود وضاحت طلب ہے۔ کانگریس کا موقف تو بیہ ہے کہ ہندوستان ایک جغرافی وحدت ہے۔لہذا اس میں بسنے والے ایک قوم۔ مذہب افراد کا ذاتی معاملہ ہے، سیاست سے بے تعلق کانگریس کیسے گوارا کرے گی کہ حصول آ زادی کے بعد وہ اس وحدت سے دست کش ہوجائے جس پر آج اسے اصرار ہے اور جس کی بنا پر وہ مسلمانوں کے جدا گانہ ملی وجود سے ا نکار کررہی ہے۔ پھرصوبوں سے کانگریس کا مطلب صوبے ہیں، نہ کہ باعتبار مذہب ان کی الگ الگ آبادی کہ مذہب کی بنا پراس کا ایک حصہ دوسرے سے الگ ہوجائے پاکسی ایسے



ا قبال کے حضور

نظام مدنیت کے نفاذ کا مطالبہ کرے جس سے دوسرے کواختلاف ہو۔'ارشاد ہوا''صوبے مرکز ملام میں یا بے تعلق ہوجا کیں ان کا مدارسیاست بہرحال وہی لادین سیاست ہوگی جومحض جغرافی قومیت کی قائل اوراسے بنا ہے اجتماع بجھتی ہے۔ لبندا نہ غیر مسلم کسی ایسے مطالبے میں جس کی بنا اسلام پر ہے مسلمانوں کا ساتھ دیں گے، نہ ان کے لیے یہ ممکن ہوگا کہ بحثیت مسلمان اپنے آپ کو ہندوستان سے الگ کرسکیں۔ اگر کانگریس فی الواقعہ بجھتی ہے کہ حصول آزادی پر مسلمانوں کوحق ہوگا کہ اگر چاہیں تو اپنے مخصوص نظام مدنیت کے پیشِ نظر مرکز سے آزادی پر مسلمانوں کوحق ہوگا کہ اگر چاہیں تو اپنے مخصوص نظام مدنیت کے پیشِ نظر مرکز سے الگ ہوجا کیں تو اسے آج کل ہماری جداگانہ قومیت سے کیوں انکار ہے؟ کیوں نہ آج ہی یہ سلیم کرلیا جائے کہ ہندواور مسلمان دوالگ الگ قومین ہیں اوراس لیے سیاسی سجھ ہو جھ کا تقاضا ہے کہ ان میں باہم کوئی شمجھو تہ ہوجائے۔''

حضرت علامہ گفتگو کرتے تھک گئے تھے۔ انھوں نے تھوڑی دیرستا کر پھر فر مایا
''صوبوں میں اس متم کی جماعت بندی ضرور ہوسکتی ہے جیسی آئی یونینسٹ پارٹی نے قائم کردگھی
ہے، لیکن اس کی ترکیب بھی وہی ہوگی جو اس پارٹی کی ہے، یعنی مفاد پہند عناصر کا اتحاد سیاسی ، معاشی بنا پر؛ چنانچہ اس پارٹی کے سامنے صرف زمینداروں کا مفاد ہے۔''ارشاد ہوا'' ذرا سوچے تو سہی یہ پارٹی بظاہر مسلمانوں کی نمایندگی کر رہی ہے۔ اس میں اکثریت بھی مسلمانوں کی ہمائیدگی کر رہی ہے۔ اس میں اکثریت بھی مسلمانوں کی ہے، لیکن اس کے مسلمان عناصر اسلام ہی کے نام پر اسلام کی نفی کر رہے ہیں۔ مسلمانوں کو بحثیت مسلمان نہ اس سے کوئی فائدہ بہنچ رہا ہے، نہ تقویت۔ ہاں فائدے میں ہیں تو چند اہلِ غرض اور اس کی کوشش بھی یہی اپنی جماعت مضبوط کرتے چلے جائیں۔''

گفتگو یونیسٹ پارٹی پرآ گئی۔سوال پیدا ہوا کہ اس پارٹی کا زور کیسےٹوٹے گا۔اس کے پاس حکومت ہے اور حکومت کے زور پروہ دوسروں کوخر پدبھی سکتی ہے؛ چنانچہ واقعہ بھی یہی ہے کہ یہی دوچیزیں اس کی طاقت کا راز ہیں۔ بڑے بڑے بہی خواہان قوم ذاتی لالچ میں آ کراسی کی طرف تھینچتے چلے جارہے ہیں۔

ارشاد ہوا''اگر میرا خیال غلط نہیں تو حکومت اور روپیہ ہی وہ چیز ہے جو بالآخراس کے زوال کا موجب ہوگا۔ جیسے جیسے یونینسٹ پارٹی کی گرفت بڑھتی جائے گی ویسے ہی عامة المسلمین اس سے بدخن ہوتے چلے جائیں گے۔وہ محسوس کریں گے کہ اس پارٹی کا وجودان کی

ا قبال کےحضور

كا ≡

70

عزت اورخود داری کے راہتے میں حائل ہے۔ جیسے جیسے کانگریس متحدہ قومیت کی آ ڑ میں اپنا دست تغلب دراز کرے گی مسلمان خود ہی ان جماعتوں کے خلاف اُٹھ کھڑے ہوں گے جن کا 62 دانستہ یا نادانستہ خیال ہے کہ ہندواورمسلمان باہم مل کرایک قوم بن سکتے ہیں۔'' فرمایا'' قوموں کی زندگی کا راز اس جدوجہد میںمضمر ہے کہ اپنا وجود ملی قائم رکھیں اورنہیں بھولیں کہ ان کا ایک ا پنا نصب العین ہے۔لہٰذا اس موقع پر جب بیہ کوشش کی جار ہی ہے کہ ہماری جدا گانہ قو میت کو ہمیشہ کے لیے ختم کر دیا جائے ہمیں اپنے موقف کا اعلان دلیری سے کرنا جا ہیے۔'' حضرت علامہ نے پھر فر مایا'' دراصل ہماری مشکل یہ ہے کہ ہم اپنا ملی نصب العین صحت کے ساتھ متعین نہیں کر سکے۔ ہماری نظر زیادہ تر اخلاقی اور مذہبی مسائل پر رہی اور ہم سمجھے کہ یمی بہ مقابلہ دوسروں کے ہمارا مابہ الامتیاز <sup>سے ہ</sup>ے۔اس میں پچھ حالات کو بھی خل ہے، پچھ ہمارے زوال اور تاریخی روایات کو ۲۸ یمی وجہ ہے کہ ہم وہ قیادت پیدا نہ کر سکے جس کی آج ہمیں ضرورت ہے <sup>79</sup> ارشاد ہوا''ہندی اور اُردو کے نزاع سے لے کر جب سالہا سال ہوئے مسلمانوں کی آئکھیں کھلیں اور انھوں نے محسوس کیا کہ سرسیّد کا بیرقول کہ ہمارا اور ہندوؤں کا راستہ الگ الگ ہے حرف بحرف مجھے ہے کہ ہم ایک دوسرے سے مفاہمت تو کرسکتے ہیں کہ باہم صلح وآشتی کی زندگی بسر کریں،ایک دوسرے میں مدغم نہیں ہوسکتے،سیاست کےایک نہیں کئی دورگز ر گئے۔ پھر بھی مسلمان نہیں سمجھے، اور پیہآ ئے دن کے بلووں، یا ساجی، شدھی اور سنگھٹن کی تحریکوں کے باوجود جن سے ہندومسلم اتحاد اور آ زادی کے لیےمشتر کہ جدوجہد کی تحریک ایک خواب پریشان بن کر رہ گئی کہ ان کا ملی نصب انعین کیا ہے۔ وہ اپنی سیاست میں کیا لائح عمل اختیار کریں۔ بایں ہمہان کا بیاحساس کہ ہمارےاور ہندوؤں کے مطمح نظر میں ایک بنیادی فرق ہے قائم رہا۔ یہ احساس اس وقت بھی قائم تھا جب ترک ِموالات کی تحریک زوروں پر بھی اور اس وفت بھی جب کانگریس نے علی الاعلان مسلمانوں کی جدا گانہ قومیت سے انکار کیا۔ جب نہرور پورٹ پیش کی گئی اور جب اس سیاسی محاذ کے ساتھ ساتھ قومی تعلیم اور قومی زبان کے نام سے ایک نیا محاذ ہماری تہذیب وتدن اور ہمارے اخلاق ومعاشرت کے خلاف قائم کیا گیا۔ یمی احساس تھا جس نے گول میز کانفرنسوں میں مسلمان مندوبین کو باوجود اختلاف رائے یک جا رکھااور کانگریس کی وہ سازش جونیشنلیٹ مسلمانوں کی آٹر میں اس نے ہمارے جدا گانہ وجود



ا قبال کے حضور

ملی کے خلاف کی تھی ناکام رہی۔' فرمایا'' نیشناسٹ مسلمانوں کا موقف بڑا غلط ہے۔''
اس پر جب بیہ عرض کیا گیا کہ ان میں تو بڑی بڑی مقتدراور قابلِ قدر ہستیاں شامل ہیں 63 کمن کے خلوص و دیانت اور خدمات قومی سے انکار نہیں کیا جا سکتا تو فرمایا'' تعجب تو انھیں کی سمجھ بوجھ پر ہے۔ وہ اپنی ہوش مندی 'تجر بے اور سیاست دانی کے با وجود قوم کو ایک بڑے غلط راستے کی طرف لے جارہے ہیں اور اگر ایسانہیں تو کسی بہت بڑے خوش آئید فریب میں مبتلا ہیں، یا پیر محض جذبات کے رَومیں بہہ رہے ہیں۔''

ارشاد ہوا''رہا بیسوال کہ ان میں علاکا ایک گروہ بھی شامل ہے سواس کا جواب ہہ ہے کہ
اس بات میں اگر چہ ان کی مخصوص فرقہ بندی اور انگریز دشمنی کو بھی دخل ہے، لیکن اس کی اصل
وجہ ہے برسوں کی تعطل اور سیاست سے بے تعلقی کے خلاف وہ ردعمل جو انھیں مجبور کر رہا ہے کہ
سیاسی اعتبار سے بھی اپنی ہستی منوا ئیں ۔ لہذاوہ یہ سمجھے بغیر کہ انھیں جس منصب کا دعویٰ ہے اس
کی ذمہ داریاں کیا ہیں محض الیمی جماعت کی حیثیت سے اپنا تشخص قائم رکھنا چاہتے ہیں، لیکن
یہ جماعتی مفاد کی حیثیت سے اپنا تشخص قائم رکھنا چاہتے ہیں، لیکن یہ جماعتی مفاد کا اس درجہ
یاس ہمارے ملی مفاد کے منافی ہے۔''

کامل اتحاد تھا، بایں ہمہ وہ پورے طور پرقوم کی نمایندگی نہیں کرسکے۔ان کا انتخاب اس بنا پر کیا گیا تھا کہ ہر فریق کی نیابت ہوجائے،الہٰذاان میں بعض کی موجود گی گویا براے بیت تھی۔ارشاد گیا تھا کہ ہر فریق کی نیابت ہوجائے،الہٰذاان میں بعض کی موجود گی گویا براہ بیت تھی۔ارشاد ہوا'' غنیمت ہے کہ مسلمانوں کا اتحاد قائم رہا، ورنہ انگریزوں اور ہندوؤں دونوں کی ریشہ دوانیاں جاری تھیں۔'

قیام انگلتان کی باتیں ہونے لگیں، رفقا ہے سفر کی اور اس سلسلے میں ایک دل چسپ واقعہ بیان فرمایا۔ ارشاد ہوا''لندن سے واپسی پر ہمارا جہاز عدن پہنچا تو مولوی شفیع داؤدی سے عرشہ جہاز پر کھڑ ہے گرد و پیش کے مناظر کا لطف اُٹھار ہے تھے۔ ان کے ہاتھ میں ایک کتاب بھی تھی جو اتفا قا سمندر میں گر گئی۔ مولوی صاحب پریشان ہو گئے۔ سمجھ میں نہیں آتا تھا کیا کریں کہ دفعتۂ ان کی نگابیں ان صومالی اسے لڑکوں پر پڑی جو چھوٹی چھوٹی کشتیاں لے کر ادھر ادھر گھوم رہے تھے تا کہ مسافر چاہیں تو اُٹھیں اپنی غوطہ خوری کے کرتب دکھا کیں۔ مولوی صاحب ادھر گھوم رہے تھے تا کہ مسافر چاہیں تو اُٹھیں اپنی غوطہ خوری کے کرتب دکھا کیں۔ مولوی صاحب



ا قبال کے حضور

اس تفیر کا جومولانا نے فرمائی اور جس سے برہموسان کے نقطۂ نظر ہی کی تائید ہوتی ہے۔
مسلمانوں کی دینی عصبیت کو تو کوئی تقویت نہیں پہنچتی۔ مولانا کے ارشادات کو شیخ سلیم کرلیا

65 کے تو اسلام اور غیراسلام میں کوئی امتیاز ہی باقی نہیں رہتا۔ نہ عقیدہ ، نہ عملا۔ معلوم ہوتا ہے

ان کی ساری کوشش بیتھی کہ فدہبا کا نگریس کی جمایت کا جواز پیدا کیا جائے تا کہ ہم اپنے اس

دوئی ساری کوشش بیتھی کہ فدہبا کا نگریس کی جمایت کا جواز پیدا کیا جائے تا کہ ہم اپنے اس

دوئی سے کہ مسلمانوں کی ایک جداگا نہ قومیت ہے دستبردار ہوجا کیں۔ مولانا کے عقاید، مولانا

کے خیالات، اور مولانا کے نظریات میں بیت بیت لی افسوسنا کہ بھی ہے اور تھی انگیز بھی۔

معاملہ ہے۔ قوم کا معاملہ فد بہ سے الگ ہے ہے تاموں نے بیبھی کہا کہ مولانا کی تفسیر شاکع ہوئی تو رسالہ معادف میں ان کے قلم سے ایک طویل تبرہ بھی شاکع تھا۔ ﷺ

موئی تو رسالہ معادف میں ان کے قلم سے ایک طویل تبرہ بھی شاکع تھا۔ ﷺ

موئی تو رسالہ معادف میں ان کے قلم سے ایک طویل تبرہ بھی شاکع تھا۔ ﷺ

دور ان خطرات کا اقر اربھی کیا جن کی طرف اس میں اشارہ کیا گیا تھا، لیکن تجرے کی دوسری قدط کا وقت آیا تو انھوں نے دفعتہ اپنی رائے بدل دی۔

قدط کا وقت آیا تو انھوں نے دفعتہ اپنی رائے بدل دی۔

'کیوں؟'

''اس عذر میں کہ مولانا کی فضیلت علم اور بصیرت فی الدین مسلم ہے۔ وہ بہت بڑے سیاسی اور دینی رہنما ہیں۔ان کے خیالات پر گرفت کی گئی تو بہت ممکن ہے اور زیادہ غلط فہمیاں پیدا ہوجا ئیں۔مصلحت یہی ہے کہ سرِ دست خاموشی اختیار کی جائے۔مولانا کا شاید وہ مطلب بھی نہیں جو ہم سمجھتے ہیں۔''کتا

ارشادہوا''یہ اَمر بڑاافسوں ناک ہے کہ کسی شخص کاعلم وضل یا احترام ذات ہمیں حق گوئی سے بازر کھے اور وہ بھی ان مسائل میں جن کاتعلق اسلام کی بنیادی تعلیمات سے ہے۔''
چند منٹ خاموشی رہی۔شاید مولا نا کی تبدیلی، خیالات پر دل افسر دگی کے باعث۔ پرویز صاحب نے پھر کہا بعض لوگ کہتے ہیں قرآن پاک نے سامی ذہن کی ترجمانی کی ہے۔ ان کے نزدیک سامی ذہن قانونی ذہن تا ہورہا ہے۔ اس کا تعلق ہمارے علم سے ہے، عقل اور تجربے سے۔ جیسے جیسے احوال میں تبدیلی رونما ہوتی ہے تعلق ہمارے علم سے ہے، عقل اور تجربے سے۔ جیسے جیسے احوال میں تبدیلی رونما ہوتی ہے۔



ا قبال کے حضور M

قانون آپ ہے آپ بدل جاتا ہے۔ چنانچہ کتنے حقائق ہیں جوز مانہ حال کےاشترا کی انقلاب سے منکشف ہونے اور جن کے پیشِ نظر مخالفین اشتر اکیت کو بھی بعض باتوں میں اپنا موقف بدلنا سڑا۔ یوں بھی خیال ہے کہ جیسے جیسے زمانہ آ گے بڑھے گا اور بھی کئی حقائق منکشف ہوں گے اور 66 پیا ہوا تو قانون کے بارے میں بھی ہمارا رویہ بدل جائے گا۔ اندریں صورت ہم کیا کہیں۔ ہماری ضرورت کیا ہے، قانون یا تصورات؟

پرویز صاحب کا سوال اگر چه واضح نہیں تھا۔ آٹھیں شاید خیال نہیں رہا وہ لفظ قانون کو کن معنوں میں استعال کررہے ہیں۔انھوں نے اس بنیادی فرق کوبھی نظرانداز کر دیا جو حقائق کے تصوراوران سے تمسک میں ہے اور جس سے ہمارا ذہن قانون کی طرف منتقل ہوجا تا ہے۔لہذا یہ بات اگر چہ صاف نہیں تھی کہ قانون سے ان کا مطلب کیا ہے اور تصورات سے کیا پھر بھی حضرت علامہ ان کا مطلب سمجھ گئے ﷺ انھوں نے فر مایا '' یہ قانون اور تصورات کی بات ذرا مسجھنے کی ہے۔ بہرحال ہم آپ کی زبان میں کہ سکتے ہیں کہ قرآن میں قانون بھی ہے اور تصورات بھی۔'' حضرت علامہ اتنا کہ کر رُک گئے جیسے ذرا سنانا جاہتے ہوں اور گوانھوں نے اینے اس ارشاد کی کہ قرآن میں قانون بھی ہے اور تصورات بھی وضاحت نہیں فر مائی ،کیکن میری سمجھ میں جو بات آئی ہے کہ قرآن مجید میں وہ سب کچھ ہے جس سے بیک وقت ہماری رہنمائی قانون اورتصورات دونوں میں ہوتی ہے۔ بہر کیف انھوں نے قدرے توقف کے بعد پھر فرمایا''اس معاملے میں قابلِ غور اَمریہ ہے کہ قرآن پاک عین فطرت ہے <sup>94</sup> لہذا فطرۃ اللہ کا انکشاف جس پرانسان کو پیدا کیا <sup>گیا ہیں</sup> قرآن ہی کے ذریعے ہو<del>ا۔ پھریہ فطرت اس نظام</del> حیات ہی میںمشہود ہوئی جس کواس نے دین کہا ہے <sup>اس</sup> اور دین کا تقاضا ہے وہ اعمال وعقاید جو ہر پہلو سے زندگی کوسہارا دے رہے ہیں اور جن کو اصطلاحاً شریعت سے تعبیر کیا جاتا ہے ہ<sup>یں</sup> لہذا ہم کہیں گے قرآن پاک میں قانون بھی ہے اور تصورات بھی۔ گوانسان کوتصورات کی اتنی ضرورت نہیں جتنی قانون کی۔''<sup>سرم</sup>

ارشاد ہوا'' بیدانسان کی عقل، اس کا تجربہ اور مشاہدہ ہے جس میں قرآن مجید کا قانون حیات منکشف ہور ہا ہےاور ہوتا رہے گا ، <sup>ہمہم</sup> لیکن وہ ہے تو اس میں تمام و کمال موجود۔ جب ہی تو قرآن یاک نے دعوے سے کہا'فاتوا بسورۃ من مثلہ، <sup>24</sup> یہ دوسری بات ہے کہ<sup>لف</sup>س متناہیہ



اقبال کے حضور

دماغ کی اختراع ہیں۔ان کو وضع کیا گیا تو کسی مطلب کے لیے آھیہی وجہ ہے کہ قرآن پاک نے جہاں حقائق کی تصدیق کی وہاں انسانوں کو نظرانداز کردیا اور اگر نہیں بھی کیا تو اس حد تک ترمیم اور قطع و ہرید کے ساتھ کہ ان سے جن حقائق کی ترجمانی مقصود ہے ان کی طرف واضح طور ترمیم اور قطع و ہرید کے ساتھ کہ ان سے جن حقائق کی ترجمانی مقصود ہے ان کی طرف واضح طور فرمین مقصود ہے تارشاد ہوا'' مثال کے طور پر آدم وحوا کا افسانہ ہے قرآن مجیدنے اس کے بیان میں ایک نیا انداز اختیار کیا۔'' کھی۔

ہم سب خاموثی سے حضرت علامہ کے ارشادات سن رہے تھے۔ انھوں نے پھر فرمایا ''مگرلطف کی بات بیہ ہے کہ اگر قرآ

ن کسی افسانے کا ذکر نہ کرے جب بھی معلوم ہوجاتا ہے کہ اس کا اشارہ کس افسانے کی طرف ہے، مثلاً قرآن میں ہے ہم نے کا کنات کو کھیلتے ہوئے پیدا نہیں کیا۔ کھے اس سے ہمارا ذہن خود بخو داس افسانے کی طرف نشقل ہوجاتا ہے جو ہندووں میں رائج ہے اور جس سے یہ بیان کرنا مقصود ہے کہ دنیا کیا ہے؟ ایک کھیل جے رام نے اپنی دل گلی کے لیے رچایا۔" کھی فرمایا'' ہندووں کے یہاں ایک دیوتا ہے جس کا نام ہے نٹ راجن'، یعنی کھلاڑیوں کا راجا۔ وہ اس کی مورتی بھی تیار کرتے ہیں تو اس طرح جیسے یہ دیوتا راگ رنگ میں مشغول ہے۔'' کے ارشاد ہوا'' ایسے ہی صفات باری تعالی کے ذکر میں جب قرآن یہ کہتا ہے' لکا تَا کُخُذُهُ سِسَةٌ وَلَا نَوُمٌ '' کے اختیار ہندووں کا یہ قول یاد آجاتا ہے کہ کا کنات پر ماتما کا خواب ہے۔ ادھر اس کی آ کھ کھی اور اُدھر یہ خواب پر بیثان ہوگیا۔'' فرمایا'' ہمارے ہاں بعض صوفیہ نے بھی اسی قسم کے خیالات کا اظہار کیا ہے۔'' کے

حضرت علامہ کچھ تھک سے گئے تھے۔ مولانا نے بھی اس خیال سے کہ اتھیں آ رام ملے دو چار کلمات ان کی تائید میں کے۔ علی بخش آ یا۔ حسبِ معمول تکیوں کو ہٹاتے ہوئے حضرت علامہ کے شانے داہنے لگا۔ دوا کھلائی اور چلم بدلی۔ حضرت علامہ نے پھر فرمایا ''میں نے کہا تھا قرآن مجید دل کے راستے بھی شعور میں داخل ہوتا ہے۔ یہ حقیقت یوں سمجھ میں آئے گی کہ یہ کالج میں میری تعلیم کا ابتدائی زمانہ تھا۔ میرامعمول تھا ہر روز نماز فجر کے بعد قرآن مجید کی تلاوت کرتا۔ اس دوران میں والد ماجد بھی مسجد سے تشریف لے آئے اور مجھے تلاوت کرتا دکھ کراپنے کمرے میں چلے جاتے۔ میں بھی ایک منزل ختم کر چکا ہوتا بھی کم۔ ایک روز کا ذکر

≣ (ഥ



اقبال کے حضور

ہے والد ماجد حسبِ معمول مسجد سے واپس آئے، میں تلاوت میں مصروف تھا، مگر وہ جیسے کسی خیال سے میرے پاس بیٹھ گئے۔ میں تلاوت کرتے کرتے رُک گیا اور منتظرتھا کہ مجھ سے کیا 70 رشاد فرماتے ہیں۔ کہنے لگے تم کیا پڑھا کرتے ہو۔ مجھے ان کے اس سوال پر نہایت تعجب ہوا، بلکہ ملال بھی۔انھیں معلوم تھا میں قرآن پاک کی تلاوت کرر ہا ہوں۔ بہرحال میں نے مؤ د بانہ عرض کیا قرآن یاک۔ کہنے لگے تم جو کچھ پڑھتے ہو سمجھتے بھی ہو۔ میں نے کہا کیوں نہیں۔ تھوڑی بہت عربی جانتا ہوں۔ کچھ نہ کچھ سمجھ لیتا ہوں۔انھوں نے میرا جواب خاموشی سے سنا اوراً ٹھ کراینے کمرے میں چلے گئے۔ میں جیران تھا آ خراس سوال سے اُن کا مطلب کیا ہے۔ کچھ دن گزر گئے اور بیہ بات جیسے آئی گئی ہوگی ،لیکن اس واقعہ کو چھٹاروز تھا کہ مبیح سوہرے میں حسبِ معمول قرآن پاک کی تلاوت کرر ہاتھا، والد ماجد مسجد سے واپس آئے اور میں نے تلاوت ختم کی تو انھوں نے مجھے بلایا اور اپنے پاس بٹھا کر بڑی نرمی سے کہنے لگے، بیٹا قرآ ن مجید وہی شخص سمجھ سکتا ہے جس پر اُس کا نزول ہو۔ مجھے تعجب ہوا کہ حضور رسالت مآ ب صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قرآن پاک کیسے کسی پرنازل ہوسکتا ہے۔معلوم ہوتا ہے وہ میرے دل کی بات سمجھ گئے۔ کہنے لگے تمحیں کیسے بیہ خیال گزرا کہاب قرآن مجید کسی پرناز لنہیں ہوگا۔ کیو<mark>ں نیم</mark> اس کی تلاوت اس طرح کروجیسے بیتم پر نازل ہورہا ہے۔ ایسا کرو گے تو بیتمھاری رگ و پے میں سرایت کرجائے گا۔ میں ہمہ تن گوش والد ماجد کی بات سنتار ہا، بلکہ اینے آپ کو تیار کرر ہاتھا کہ قرآن مجید کی تلاوت ویسے ہی کروں جیسے اُن کا ارشاد ہے کہ انھوں نے کہا سنو، اللہ تعالیٰ کا ارادہ عالم انسانیت کوجس معراج کمال تک پہنچانے کا تھا اس کا آخری اور کامل ومکمل نمونہ ہمارے نبی اکرم محد مصطفیٰ احد مجتبیٰ علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی ذات ستو دہ صفات میں ہمارے سامنے پیش کردیا۔لہذا ہم کہیں گے کہ آ وم علیہ السلام سے حضور رسالت مآ ب صلی اللہ علیہ وسلم تک کہ خاتم الانبیا ہیں، جتنے بھی نبی مبعوث ہوئے، ان میں سے ہرایک کا گزر مدارج محدید ہی میں سے ہور ہاتھا۔ وہ گویاایک سلسلہ تھا جس کا خاتمہ ذات محدید کی تشکیل پر ہوا۔ سالے

حضرت علامہ کہنے گئے''والد ماجد نے پھرخود ہی اپنے اس ارشاد کی تشریح کی۔انھوں نے کہاشعورانسانی کی بھیل کے ساتھ ساتھ بالآ خر جب وہ مرحلہ بھی آ گیا کہ زندگی اپنے مقصود کو پالے <sup>کالے</sup> تو ذات محمد یہ بھی اپنی پوری شان سے جلوہ گر ہوگئی۔حضور رسالت مآب سلی اللہ ≣ (🗅

.

ا قبال کے حضور

سلسلۂ کلام نبوت پر آ گیا۔ نبوت سے مقصود ہے فرد کی تربیت ذات اور فرداور جماعت کی رہنمائی مدارج کمال کی طرف۔ارشاد ہوا''جہاں تک فرد کی ذات اور معاشرے کی تہذیب وترقی یا دوسرےلفظوں میںمعراج انسانیت کا تعلق ہے بیہ مقصد حضور رسالت مآ ب صلی اللہ علیہ وسلم کے انتاع ہی سے حاصل ہوگا کی البتہ یا در کھنے کی بات یہ ہے کہ کوئی بھی نصب العین ہواس کے لیے یقین کامل شرط ہے۔ یقین نہیں توعمل بھی نہیں، نہ آرزو، نہ ولولہ، نہ جدو جہد۔'' فرمایا''شعور نبوت کوتو بیامتیاز حاصل ہے کہ اس میں زمانے کی ساری وسعتیں سمٹ کرایک نقطے یر آ جاتی ہیں۔ ماضی و حال اورمستقبل کا امتیاز قائم نہیں رہتا۔لہذا ہمارے لیے جو بات آنے والی ہوتی ہے شعور نبوت کو پہلے ہی ہے اس کاعلم ہوتا ہے، اس طرح جیسے اس کا ظہور ہور ہا ہو۔ یمی وجہ ہے کہ انبیاعلیہم السلام ہرحقیقت اور ہرصداقت کواپنے سامنےعیاں دیکھتے ہیں اوریہی وجہ ہے وحی الہی میں ان کے یقین کامل کی ۔ لہذا جس علم کا سرچشمہ ہے وحی الہی اس میں یقین ہی یقین ہوگا۔ اس کے برعکس عقل اور فکر کی دنیا ہے کہ ہم اس میں قدم بہ قدم آ گے بڑھتے ہیں۔اس میں اثبات کے ساتھ نفی اور یقین کے ساتھ ظن کا پہلو قائم رہتا ہے۔ فلسفہ نام ہے انسان کی دماغی کاوشوں کالیکن یہ کاوشیں آخر انسانی ہیں۔ ان میں یقین کا رنگ پیدانہیں ہوسکتا۔ بالخصوص وہ یقین جسے ہم علم الیقین ،حق الیقین اور عین الیقین سے تعبیر کرتے ہیں۔فکر میں یقین کا رنگ پیدا ہوگا تو وحی الہی کی بدولت کہ اس کی رہنمائی میں آ گے بڑھے' ارشاد ہوا "بیرہنمائی ازل سے ہماری فطرت میں ودیعت ہے۔ ملک

تھوڑی دیر خاموثی رہی۔حضرت علامہ کوآرام کی ضرورت تھی۔انھوں نے پاؤں پھیلا کر تکیوں پر ٹیک لگائی۔مولا نا حضرت علامہ کی تائید میں کچھ گہ رہے تھے کہ پرویز صاحب نے کہا قرآن کریم میں ہے ایک وفت آئے گا جب لوگ اپنے رب کی طرف دوڑتے ہوئے جائیں گے آن کریم میں ہے ایک وفت آئے گا جب لوگ اپنے رب کی طرف دوڑتے ہوئے جائیں گے آنجب تیرارب اور ملائکہ صف بہ صف آئیں گے والے جیسے خداز مین پراُتر آئے گا۔ جب



سم کے حضور

زمین تیرے رب کے نور سے جگمگا اُٹھے گی <sup>کے</sup> ان آیات کا اشارہ کس حقیقت کی طف ہے۔ کیا اس خاکدان میں ابھی کوئی اور کھیل کھیلا جائے گا؟

72 پرویز صاحب کے اس سوال کو ہم نے بڑی دل چسپی سے سنا اور منتظر تھے کہ حضرت علامہ اس کے جواب میں کیا فرماتے ہیں۔ بالحضوص اس لیے کہ ہمیں معلوم ہے ملاحدہ کے علاوہ بعض فلاسفہ اسلام نے بھی ان آیات کی تاویل بڑے غیر اسلامی رنگ میں کی ہے، حتی کہ بابیوں اور بہائیوں نے تو انھیں عجیب وغریب معنی پہنچائے ہیں۔ الیے

حضرت علامہ کوئی جواب دیے نہیں پائے تھے کہ پرویز صاحب نے پھر کہا، قرآن پاک نے یہ کہاہہ جس روز بداض وسابدل کر پچھاور ہوجا ئیں گے آئے ہم ان آیات کا مطلب کیا سمجھیں؟ حضرت علامہ نے فر مایا' بیدارض وسا، بید بلندی وپستی، بید جو پچھ بھی ہے ہم اس کا ادراک اپنے شعور ہی کے ذریعے کرتے ہیں۔ ان کا تصور ہمارے شعور کا تاج ہے۔ جس روز بیشعور بیلا ارض وسابھی بدل جائیں گے قرآن پاک کا خطاب ہمارے شعور ہی سے تو ہے۔ یہ ہمیں بیل جن کوکوئی حقیقت سمجھائی جارہی ہے۔''ارشاد ہوا''سروست ہم اپنے ارتفاکی ایک منزل میں جیں۔ اس سے آگے جو منزل ہے اس میں قدم راکھا تو شعور کی تبدیلی سے ارض وسابھی بدل جائیں گے۔معلوم نہیں اس وقت ارض کیا ہواور ساکیا۔ جب ہی تو فرمایا جس روز بیدارض وسابھی بدل جائیں گے۔معلوم نہیں اس وقت ارض کیا ہواور ساکیا۔ جب ہی تو فرمایا جس روز بیدارض وسابھی وسابھی اور ہوجائیں گے۔

فرمایا''شعور میں بھی تو ارتقا جاری ہےاورارتقا کا تقاضا یہ ہے کہ زمان و مکان کے ابعاد ختم ہوجا ئیں۔''ارشاد ہوا''خواب میں بیہ ابعادا کثرختم ہوجاتے ہیں۔سال کا واقعہ ثانیوں میں رونما ہوتا ہے۔مسافتوں کا پتانہیں چلتا جیسے ان کا کوئی وجود ہی نہیں۔''

فرمایا ''میں یہ سب کچھ مثالاً کہ رہا ہوں۔ ورنہ کیا معلوم شعور کے ارتقا سے کیا کیا تبدیلیاں مترتب ہوں۔''

پھر فرمایا''ان آیات میں جن حقائق کی طرف اشارہ کیا گیا ہے ان کافہم تو آسان ہے،
لیکن غلطی میہ ہے کہ ہم ان کی تاویل شعور کے اس مرحلے کی رعایت سے کرتے ہیں جس سے
سرِدست ہمارا گزر ہور ہا ہے، حالانکہ تاویل سے مقصود کسی حقیقت کو سمجھنا اور اس کی تَه تک پہنچنا
ہے۔''ارشاد ہوا'' تاویل اور موضوع تاویل میں لازم وملزوم کا تعلق ہے، ایک منطقی ، حقیقی اور واقعی



ا قبال کے حضور

رشتے کا تعلق بینہیں کہ ہم اسے اپنے ہی خیالات اور مزعومات کی تائید کا ذریعہ بنائیں۔'' سائے جاوید نامه کا ذکر آگیا۔ پرویز صاحب نے کہا دربار فرعون کے ساحر کیسے پختہ ایمان محقے۔ فرعون کے جرواستبداد کا جواب ان کی پختہ ایمانی سے بڑھ کراور کیا ہوگا۔ آپ نے انھیں جاوید نامه میں کوئی جگہیں دی۔ ہے

فرمایا'' جاوید نامه میں بہت میں باتوں کا ذکر رہ گیا۔ میرا تو جی جاہتا تھا سیّد احمد الربیاوی اور سیّداحمد دہلوی کے کی روحوں کو بھی اس میں جمع کردوں، کیکن خیال ندر ہا۔ علاوہ اس کے اور بھی کئی باتیں میرے ذہن میں ہیں، بلکہ میں نے بہطور یا دداشت کہیں لکھ بھی رکھا ہے۔ موقع ملا تو ان کا ذکر بھی کردیا جائے گا۔'' کے

نیٹے اور برگسال کی باتیں ہونے لگیں، شاید اس لیے کہ کل کے جلسوں میں جو مقالے پڑھے گئے ان میں نیٹے اور برگسال کا اکثر ذکر آیا۔ارشاد ہوا''میر لے اور نیٹئے کے نقطہ نظر میں بنیادی فرق ہے۔ نیٹے کی طبیعت پر مادیت پسندی کا غلبہ تھا۔ اس نے ہستی باری تعالیٰ کا انکار کیا اور اس انکار سے خودی کا انکار لازم تھہرا۔ وہ خودی کا منکر ہے۔خودی اس کے نزدیک کوئی مابعد الطبیعی حقیقت نہیں۔ اس کا فوق البشر بھی قدیم یونانی سورماؤں کا نمونہ ہے۔ وہ ہمیشہ کسی آنے والے کا خواب و کھتا ہے۔ یہ مجوس خیالات کا اثر ہے گوتجب ہے کہ مجوسیت سے ہمیشہ کسی آنے والے کا خواب و کھتا ہے۔ یہ مجوسی خیالات کا اثر ہے گوتجب ہے کہ مجوسیت سے اثر پذیری کے باوجود اسے زمانے کی حقیقت سے کیوں انکار ہے۔ ہندوؤں اور یونانیوں کی طرح زمانے کی حرکت بھی اس کے نزدیک دوری ہے اور نتیجہ یہ کہ ہر چیز بار بار آتی رہتی طرح زمانے کی حرکت بھی اس کے نزدیک دوری ہے اور نتیجہ یہ کہ ہر چیز بار بار آتی رہتی ہے۔'' کے فرمایا' دنیٹے کی ساری خوبی ذات انسانی کے لیے اس کے ذوق وشوق، اس کے سوز وساز اور جذب وگداز میں ہے آگا انسوس ہے اسے کوئی مردکا مل نیملا۔'

ارشاد ہوا ''نصوف بھی اب چندرسی باتوں میں محدود ہوکررہ گیا ہے۔ صوفیہ خود بھی نہیں جانتے انھیں ماضی سے کیا ور شہلا۔' فر مایا ''نصوف کیا ہم اپنے فکر وفر ہنگ، ادب اورفن سب سے بخبر ہیں' اور حضرت علامہ کا بیار شاد تھا بھی ٹھیک اس لیے کہ نیٹے اور برگسال کے سلسلے میں ان کے افکار کی جو تنقید کی جاتی اس کا اندازیا تو مناظر انہ ہوتا، یعن محض بحث براے بحث، یا مغرب سے مرعوبیت کے باعث تنقید نگار سمجھتا کہ افکار حاضرہ مغرب ہی کا اجارہ ہیں گا انداز اسلامی علم و حکمت اور معارف سے بے خبری کے ہماری درس گا ہوں میں تعلم و تربیت کا انداز



## iqbal ke hzoor sayed...

 $\equiv$ 

0

76

ا قبال کےحضور 41

يەسب باقى بىل تو باقى نېيىل ہے بال جبرل

نماز و روزه و قربانی و حج -11

فَلْيَشُهَدُوا مَنَافِعَ لِلنَّاسِ....(الحج)

حضرت علامه کاارشاد ہے:

طواف اوطواف بام و درنیست که جریل امیں را ہم خبرنیست حرم جز قبلهٔ قلب و نظر نیست

میان ما و بیت الله رمزیست

مرحوم الله آبادی ، تحریک خلافت کے سرگرم کارکن۔

و مانی عقاید کی جبری اشاعت کے باعث۔ -10

محمرا بن عبدالو ہاب نجدی جبیبا کہ حضرت علامہ کی رائے تھی، دیکھیے خطبات، چھٹا خطبہ۔ -14

> حوالہ مذکور، اُوپر کے حاشیے میں۔ -14

۴۵ کاء میں شرفائے مکہ اور ۱۸۰۳ء میں دولت عثمانیہ سے۔ -11

اس لیے کہ بچاہے آ زادی اجتہاد کے اس نے فقہ حنبلی کی کورانہ تقلید اختیار کی اور پھر قدامت پیندی کا -19 شكار موكني، ديكھيے اس سلسلے ميں مطلبات ، چھٹا خطبه، الاجتهاد في الاسلام۔

یہسب واقعات ۱۹۲۵ء کے ہیں، دیکھیے ضمیمہ۔

۲۱ - ۱۹۲۲ء میس \_

۲۲- ۱۹۲۲ء میں اتاترک کے ہاتھوں۔

بحدلله كه مولاناكے بيرخيالات بھى جيسا كه واقعات سے تصديق ہوتى ہے تيج ثابت ہوئے۔

سلطان کے زیر اہتمام بدوی قبائل کی آباد کاری کے لیے۔

چنانچە حضرت علامە كى بەپىشىن گوئى حرف بەحرف يورى ہوئى۔ -10

اورمسلمان سمجھ بھی نہیں رہے تھے، بالخصوص جب نیشنلٹ مسلمان، احرار اور کانگریس کی طرف دار جمعیۃ العلمااس سے انکار کررہی تھی۔ یااس کی تعبیراس رنگ میں کرتی کہاس کے لیے کسی جدا گانہ قومی

تنظیم کی ضرورت نہیں، بجزاس کے کہ ہم ترقی پسند دنیا کا ساتھ دیں۔

۲۷− اور اَمرواقعی بھی بیہ ہے کہ حضرت علامہ جس دور کا ذکر کرر ہے ہیں اس میں کسی کو بیہ خیال ہی نہیں تھا کہ اسلام ایک نظام مدنیت اور اجتماع وعمران بھی ہے اور آج بھی کم وہیش یہی کیفیت ہے۔

۲۸- بسب فرقه بندی کے۔

۲۹ - الانکه عملاً نه مهی اُصولاً حضرت علامه مسلمانوں کی قیادت فرمارہے تھے۔

۱۳۰ بہار میں تحریکِ خلافت کے پر جوش رہنما اور سابق ہندوستان میں مرکزی آسمبلی کے رکن۔

ق ≡

۱ قبال کے حضور

تعبیر کا کوئی راستہ تلاش کیا جائے۔خودمسلمان بھی اس پہلو سے شریعت کی قدر و قیمت سے بے خبر ہیں۔حضرت علامہ کہتے ہیں:

شكوه سنج سختي آئين مشو از حدود مصطفيٰ بيرول مشو

78 نیچر (Nature) کے معنوں میں نہیں جو سائنس کا ایک خود ساختہ مفروضہ ہے اور جس کے پیشِ نظر حامیان مذہب عالم کا نئات کو صحیفہ قدرت تھہراتے ہوئے اکثر اس سے استشہاد کیا کرتے ہیں۔ چنانچہ کہا جا تا ہے کہ اسلام' دین فطرت ہے۔ ان معنوں میں کہ اس نے ہمیں فطرت کے مطابق زندگی بسر کہا جا تا ہے کہ اسلام' دین فطرت ہے۔ ان معنوں میں کہ اس نے ہمیں فطرت کے مطابق زندگی بسر کرنے ، یعنی عالم کا ئنات ( فطرت ) پر نظر رکھنے اور قوانین فطرت کے اتباع کا سبق دیا۔ ہمیں معلوم ہے سرسید نے اس طرز فکر پر بالخصوص زور دیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ ان کے مخالفین نے انھیں نیچری کہا اور ان کے مذہبی غور وفکر کے لیے نیچریت کی اصطلاح وضع کی۔

۱۶۱ - فاقم وجهک للدین حنیفا فطرة الله التی \_ فطرالناس علیها لا تبدیل کخلق الله ذالک الدین القیم لا واکثر الناس لا یعلمون – ۳۰ (الروم ): ۳۰\_

٣٢ - شرع لكم من الدين ماوصي به نوحاً .....ان اقيموا الدين ولا تفرقوا فيه-٣٢ (الشوري):١٣١ \_

سم- انسان کو ثبات کی طلب ہے دستور حیات کی طلب ہے

بانگ درا

٣٠٠ - سَنُرِيهِمُ اللِّنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي آنْفُسِهِمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُ الْحَقّ (حم السجده: ٥٣) \_

۵۶ – اليي كوئي سوره لا ؤ (البقره: ۲۴)\_

٣٦ - ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمُ إِنْ كُنتُمُ تَعُلَمُونَ (العنكبوت:١٦)\_

٧٧- ولقد خلقنا السموات والإرض و ما بينها في ستة ايام وما مسنامن لغوب-٥٠ (ق):٣٨\_

۴۸- اس لیے کہ خداونداسم ذات نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہاسم ذات کی تلاش میں اب عیسائیوں کے ایک فرقے نے یہواہ (Jehova) کا لفظ استعال کرنا شروع کر دیا ہے۔

99- مایا بمعنی فریب، التباس، نمود۔ و بدانت فلسفہ کی اصطلاح میں عالم محسوسات کی کثرت ایک فریب ہے جس نے اصل حقیقت پر پردہ ڈال رکھا ہے۔ اصل حقیقت ایک ہے۔ بید دوسری بات ہے کہ بسبب مایا جہالت) ہمیں اس کا ادراک نہیں ہوتا، لیکن اس پر ایک ہندوفلسفی یوں رائے زنی کرے گا کہ بیشک عالم کا نئات 'مایا' ہے کیوں کہ اس میں اصل حقیقت حجیب گئی ہے لیکن جہاں تک اصل حقیقت کے اظہار کا تعلق ہے مایا ہی حقیقت ہے کہ اس میں اس کا اظہار ہور ہا ہے۔

انند\_روحانی کیف وسرور کی انتهائی کیفیت جس میں شاہد ومشہود کا امتیازختم ہوجا تا ہے۔ کیف وسرور کا ابدی لمحہ۔

اقبال کےحضور

≣ (ഥ

Ar

تا جراغ کے محمد بر فروخت

شعله بائے او صد ابراہیم سوخت

حضرت علامہ نے یہ بات انگریزی میں کہی تھی۔الفاظ تھے۔ Mohammad in the making

٦٢- ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ ٱتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعُمَتِي (المائده:٣)-

80 - ۱۵ جبريل ي*س بے*:

ترے ضمیریہ جب تک نہ ہونزول کتاب

۲۲ - دیکھیے اس سلسلے میں دموز برے خودی کے ابواب رسالت، تادب بآ دب محمد بیاور حفظ روایات ملیہ بالخضوص۔

٧١- قَالَ رَبُّنَا الَّذِي آعُطٰى كُلَّ شَيْءٍ خَلُقَةً ثُمَّ هَدى (ط: ٥١)\_

٧٨- فَإِذَا هُمُ مِنَ الْأَجُدَاثِ إِلَى رَبِّهُمُ يَنْسِلُونَ (لِلْين ١٠)\_

٧٩ - وَّجَآءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا (الفجر:٢٢)\_

- وَاَشُرَقَتِ الْآرُضُ بِنُورِ رَبِّهَا (الزمر: ٢٩) \_

ا 2- مثلاً بيركة عهد نبوت ختم هو چكا بهذا شريعت اسلاميه منسوخ هوگئ \_

٢٧- يَوُمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَ السَّمُواتُ (ابراجيم: ٣٨)\_

20- ابن حزم کی طرح حضرت علامہ بھی تاویل کے قائل نہیں تھے جبیبا کہاس کا عام مفہوم ہے۔مولا نا روم فرماتے ہیں:

خویش را تاویل کن نے ذکر را

کردهٔ تاویل حرف بکر را

تاویل کے معنی ہیں رجوع الی الاصل ۔ جو تاویل اصل سے ہٹ گئی وہ تاویل نہیں ہے۔

۲۵- چنانچه مولانا محم علی ساحران دریار فرعون کی مثال پیش کرتے ہوئے شہنشا ہیت پر بڑا دل چسپ تبصرہ فرمایا کرتے تھے۔وہ کہا کرتے تھے شہنشاہیت کی روح جبر واستبداد کا اندازہ اس اُمر سے کیجیے کہ جب ساحروں نے کہا ہم مویٰ اور ہارون کے رب پر ایمان لائے تو فرعون نے کہاتم بغیر میرے حکم کے کیسے ایمان لے آئے۔تم اور پیجرائے۔

۵۷- سرسیّداحمدخان-

 ۲۵- اور واقع بھی یہ ہے کہ حضرت علامہ جو دواوین اشعار شائع کرتے خاصی قطع و بریداور ترمیم وتنسیخ کے بعد۔ ایسے ہی بعض نامکمل عنوانات حذف کردیتے ،اس امید میں کہ آیندہ تر تیب میں مکمل ہوجا کیں گے۔

اشارہ ہے نیٹھے کے عقیدہ رجعت ابدی کی طرف۔

۸- نه جریلے نه فر دو سے نه حورے نے خداوندے

کف خاکے کہ می سوز در جان آرزومندے

29- پنانچہایک صاحب کاغذوں کا ایک طومار لیے پھرتے تا کہ وہ دکھاسکیں کہ اقبال کا اپنا تو کوئی خیال تھا

ا قبال کےحضور

1L

Ar

82

یقیناً خدا کی بیشان نہیں ہوسکتی جس پر مسیحیت کواصر ارہے خواہ اس کی تعبیر کسی رنگ میں کی جائے۔
وہ فلفہ کے واجب الوجود سے بھی بیزار تھا اس لیے کہ واجب الوجود ایک منطق بر ہان ہے۔ ایک استدلال، ایک نتیجہ۔ بالفاظِ دیگر ایک وہم اور خیال یا از روے منطق ایک معنی (concept) جس کی بنا وجود وعدم اور وجوب و امکان کے بیشِ نظر ایک خاص قتم کے صغرا و کبرا یعنی قیاس منطق پر رکھی گئی اور جس سے ایک مخالفانہ مگر و لیمی ہی صبحے منطق سے استدلال کرتے ہوتے انکار بھی کیا جاسکتا ہے۔ لہذا واجب الوجود ہارے ذہن کی پیداوار ہے اور ہارے ذہن ہی میں محدود جس کی اس سے باہر کوئی حقیقت ہے، نہ وجود۔ واجب الوجود خدا کے مرہے کونہیں پہنچ سکتا۔ یوں ایک خاص قتم کے فکر اور منطق کا نقاضا تو پورا ہوجا تا ہے لیکن مذہب کا نقاضا پورا نہیں ہوتا۔ بالفرض اگر یہ کہا جائے کہ از روے منطق یہ جستی باری تعالیٰ کی ایک دلیل تو ہے تو اس کا جواب یہ ہوگا کہ دلیل نہیں بلکہ امکان جسے دلیل کھرانا کی منطق ہی کی اصطلاح میں مصاورہ علی المطلوب Petitio Principil کہا جائے گا کیونکہ اس امکان کی منطق ہی کی اصطلاح میں مصاورہ علی المطلوب الوجان العامی کیا جائے گا کیونکہ اس امکان کی

#### صحت ہی تو ثبوت طلب ہے۔

وجود Being اور واجب الوجود Necessary being کے پیشِ نظر میکٹیگرٹ نے 'وجود مسحوق'

Pulverised Being کا تصور قائم کیا اور وہ بھی شاید جواباً۔ وہ کہتا ہے کا نئات مجموعہ افراد (موجودات) ہے اور ہر وجود دوسرے سے الگ جس میں ابھی وحدت کی شان پیدائہیں ہوئی۔ گویا وجود اگر ہے بھی (بطور ایک وحدت) تو یہ وحدت قائم نہیں۔ وجود پس گیا ہے اور بشکل موجودات ہارے سامنے جس کا ہم خود بھی ایک حصہ ہیں۔ لہذا وحدۃ الوجود سے اس کا اختلاف کیونکہ وحدۃ الوجود سے اس کا اختلاف کیونکہ وحدۃ الوجود سے موجودات کی فی لازم آتی ہے۔

یا در کھنا چاہیے وجود منطق کا ایک مقولہ ہے، مذہب کا مقولہ نہیں ہے۔ مذہب کو جس خدا پر اصرار ہے یا دوسر کے نفظوں میں ہم جس خدا کو فی الواقعہ مان سکتے ہیں اس کا جواز نہ واجب الوجود سے پیدا ہوتا ہے، نہ مسیحیت کے شخصی خدا اور اقانیم ثلاثہ سے۔ لہذا میکٹیگرٹ کی وہریت اور جستی باری تعالیٰ سے انکار۔ بایں ہمہاس کی وہریت اسے ورثے میں ملا۔



≣ (ഥ







اقبال کے حضور

شرم ہے اسی کے بھروسے ان سے پچھ گہ بھی دیتا ہوں۔'' اور یہ کہتے کہتے آ تکھیں نمناک ہوگئیں۔فرمایا''ممکن ہے اس نام سے ان کا انتساب ہی کسی نہ کسی دن اُن کی زندگی کا رُخ بدل 24 ہے۔''ھیمیں خاموش ہوگیا۔



## حواشي

- ا تحکیم نابینا صاحب کا ارشاد تھا حضرت علامہ زیادہ تر پرند کا گوشت استعال کریں۔ یہ بات کسی نہ کسی طرح پیرصاحب تک پہنچے گئی،للہٰذاان کا از رہ محبت وارادت میتخفہ۔
- ۲- جیسا کہ پیرصاحب نے فرمایا اور جیسا کہ جارے یہاں اس لفظ کے دومعنی ہیں (۱) انگریز لیعنی جزائر الرکانیا اور (۲) ارض پورپ کا باشندہ۔
- ۳- بیگم حسین جوحضرت علامہ کی وفات کے بعد بھی کئی سال گھر بار کی نگرانی کرتی رہیں۔ وہ جرمن نژاد خاتون تھیں۔زیادہ عرصہ نہیں گزرا کہ جرمنی واپس چلی گئیں ہیں۔
- ۳- دیکھیے بال جبریل کی نظم جو پیروں کی عام حالت پر لکھی گئی اور جس کو دیکھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے، پیری وصدعیب ٔ۔
  - ۵- باعتبار حسب ونسب که جم آل رسول ہیں۔



ا قبال کے حضور

≣ ╚

11

ارشاد ہوا'' یہ حقیقی اسلام کی اصطلاح بھی خوب ہے۔ اسلام تو ہر حالت میں اسلام ہے اور اسلام ہی رہے گا بچھاور تو ہونہیں جائے گا۔ غیر حقیقی اسلام کوکون اسلام کہے گا۔ مسلمان خود بھی تو اسے اسلام نہیں کہتے۔'' فر مایا''ڈاکٹر صاحب کا شاید بیہ خیال ہوگا کہ ہمارا کر دار اسلام میں تو اسے اسلام نہیں کہتے۔'' فر مایا''ڈاکٹر صاحب کا شاید بیہ خیال ہوگا کہ ہمارا کر دار اسلام میں نقاضوں کو پورانہیں کرتا۔لیکن بیا کہ اسلام ہی وہ جامع اور ہمہ گیر نقطہ نظر ہے جس کی تعلق؟ ڈاکٹر چکرورتی اگر تسلیم کرتے ہیں کہ اسلام ہی وہ جامع اور ہمہ گیر نقطہ نظر ہے جس کی فی الحقیقت نوع انسانی کو ضرورت تھی اور جسے فطرت بھی قبول کرتی ہے تو ان سے کون کہتا ہے حقیقی اسلام کوچھوڑ کرکوئی غیر حقیقی اسلام قبول کرلیں۔''

ارشاد ہوا قرآن مجید سے بڑھ کرکسی کتاب کا بیدو کانہیں کہ اس میں رشد ہے۔ارشاد ہوتا ہے قلہ تبیین الوشکہ مِن الْغَی اور غَی سے کیا ہے حق و باطل کا امتزاج، کچھ ہدایت کچھ مالات 'فر مایا ''انسان کے لیے تعلق باللہ ضروری ہے۔اسلام نے تعلق باللہ کارشۃ ایک طرف علم اور دوسری جانب عمل سے جوڑا اور ہدایت کی کہ اُٹھتے بیٹھتے ہمیشہ ذکر الہی ہوتا رہے ہے اس میں جگہ کی قید ہے نہ وقت کی ۔اس نے با قاعدہ عبادت کو کھی ہر پہلوسے واضح اور متعین کردیا ' ہے جھر ہی قید ہے نہ وقت کی ۔اس نے با قاعدہ عبادت کو کھی ہر پہلوسے واضح اور متعین کردیا ' ہے ہورہی تھی۔ میں پریشان تھا۔ گر پھر طبیعت جلد ہی سنجل گئی۔سلملہ کلام کا ربط اگر چہٹوٹ چکا تھا بیں ہمہ فر مایا '' قانون وراشت ہی کود کھ لو۔اس میں بھی دولت کی تھیم اس طرح کی گئی ہے کہ مردول، عورتوں، بوڑھوں، بچول، خولیش و اقارب، دوستوں اور ناداروں سب کا لحاظ رہے آرشاد ہوا'' دولت اور طاقت کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔اسلام نے اس امر کی پیش رہیں بندی نہایت خوبی سے کی کہ دولت حصول طاقت کا ذریعہ نہ سے گے اور پھر طاقت کو بھی ردنہیں کیا۔نہ دوسرے نداہ ہو کی طرح اسے ندموم ٹھہرایا۔طاقت کی روح ہے جہاد گھر جہاد ہی کا کہ جو کا الارض کی بید جہاد سے جہاد گھر جو کا الارض کی بیت کو جہاد سے کہا خوبی والارض کی جہاد سے کا خوبی والارض کی جہاد سے جہاد گھر جو کا الارض کی بیا ہے جہاد سے قرائی کو الار بی بیا ہو کہا کہ جو کا الارض کی بیا ہے جہاد سے قرائی کو تراہ ہو کہا کی تھیں اس طرح کی گئی کہ جو کا الارض کی بیا ہے جہاد سے قرائی کو تراہ ہو کہا گیا۔' بیا

فرمایا''اسلام نے ہرمعاملے میں ایک فطری اور طبعی روش اختیار کی۔اس لیے کہ اسلام کا مقصود ہے فرداور جماعت کی تربیت۔اس کا بہمہ وجوہ اور مسلسل نشو ونما۔'' فرمایا''اسلام قوائے حیات کا شیرازہ بندہے۔اسلام ہی وہ ائتلاف للے جس کی دنیا کوضر ورت تھی اور ہے۔''

≣ 🖺

ا قبال کےحضور

حق زبان پرلایئے تو اعتراض ہوتا ہے بیراشترا کیت کی منطق ہے، اس سے مادیت اور لا دینی کی بوآتی ہے۔فرد کی صلاحیتوں،حریت اورآ زادی پر زور دیجیےتو معترض سمجھتا ہے سر مایہ داری کی حمایت کی جارہی ہے۔حضرت علامہ بتوجہ میری معروضات سن رہے تھے۔فر مایا'' یہ جو پچھ کہ رہے ہوتمھارے سوال کی تمہید ہے، سوال کیا ہے؟

89 میں نے طوالت کلام پر معذرت کرتے ہوئے عرض کیا، سوال یہ ہے کہ بحالت موجودہ ہمارے سامنے دو ہی نظام ہیں،اشتراکیت اور سر مایہ داری۔ دونوں ایک دوسرے سے متصادم، ایک دوسرے کی ضد۔مگر دونوں اس اُمر کے دعو پدار کہ انسان کی بھلائی اٹھیں میں ہے۔اسلام بظاہر دونوں کے خلاف ہے۔ گو بیبھی خیال ہوتا ہے کہ اس میں شاید دونوں کی گنجالیش ہے۔ حالانکہ بیددونوں نظام باہم جمع نہیں ہو سکتے۔اندریںصورت ہم کیا کہیں،اسلام کی روش سرماییہ اور محنت کے بارے میں کیا ہے؟ یعنی اس کے نظام اجتماع وعمر ان میں سیاست اور معاش کو باہم کیاتعلق ہے؟ باالفاظ دیگروہ کیا نظام معیشت ہے جواز روے شریعت وجود میں آئے گا؟ ارشاد ہوا''تم ابھی تک اپنا سوال متعین نہیں کر سکے۔تم نے جو بات کھی وہ ایک طویل اور اُصولی بحث ہے۔تمھارا ذہن اس بحث کی طرف منتقل ہوا،تو کیوں کر؟تمھاری مشکل کیا ہے؟'' میں نے عرض کیا زمین کی ملکیت اور عدم ملکیت کے مسئلے سے اس لیے کہ اشتر اکیت اور

سرمایہ داری کی بحث میں سردست یہی مسئلہ ہمارے سامنے ہے۔ کارخانہ داری کی تو ابھی ابتدا ہے۔ بیدمسکلہ طے ہوجائے تو بحثیت ایک قوم ہم اپنا موقف بھی متعین کرسکیں۔ نہ بیہ کہا جائے کہ دین سے انحراف ہور ہاہے، نہ یہ کہ دین کیا ہے، تحض سر مایہ داری کا پر دہ!

ارشاد ہوا''نہ مین کے بارے میں شریعت کے احکام واضح ہیں۔قرآن پاک نے صاف وصریح الفاظ میں کہ دیا ہے الارض للہ اللہ البتہ اس سلسلے میں جومشکل ہے وہ بیر کہ اسلام جیسا کہ بارہا کہ چکا ہوں دین ہے، مذہب نہیں ہے۔ لہذا جہاں تک سیاسی معاشی مسائل کا تعلق ہے ہم کہ سکتے ہیں کہ اسلام ایک عمر انی تحریک بھی ہے۔ لیکن یہی نکتہ ہے جو ابھی تک لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتا۔لہٰذا اس سلسلے میں جو بےسرویا سوالات اُٹھائے جاتے ہیں اس کی وجہ بھی پیہ کہ بحثیت ایک نظام مدنیت اسلام ابھی تک ہمارے سامنے نہیں آیا۔ یہ نظام مدنیت ایک نہ ایک دن سامنے آئے گا،لیکن اس وفت جب مسلمانوں کا شعور ملی بیدار ہوگا اور وہ مجھیں گے ≣ [🗅







91

ا قبال کے حضور 95

# یک شنبه: ۲۳ رجنوری

آ ٹھے دن سیالکوٹ میں گزر گئے۔آج شام کو واپس آیا تو نصیرمیاں لینے کہاعلی بخش ہر روز آتا ہے، کہنا ہے ڈاکٹر صاحب پوچھتے ہیں آپ کب آئیں گے؟ اس وفت آٹھ بج کیکے تھے اور ہر چند کہ سفر کی کلفت سے طبیعت آ رام کی طرف مائل تھی ،مگر دل نہ مانا۔تھوڑی دیریٹہرا اورحضرت علامه کی خدمت میں حاضر ہو گیا۔

جاوید منزل پہنچا تو نو بج رہے تھے۔ اول صحن میں علی بخش سے علیک سلیک ہوئی۔ پھر حضرت علامہ کی خواب گاہ میں قدم رکھا اور سلام عرض کیا تو فر مایا آ گئے؟ میں نے عرض کیا ابھی واپس آیا ہوں اور آ گے بڑھ کر کرسی پر بیٹھ گیا۔حضرت علامہ ماشاءاللہ بڑے ہشاش بشاش نظر آتے تھے اور تکیوں کا سہارا لیے شفیع کوجو بلنگ کے ساتھ ٹیک لگائے فرش پر بیٹھے تھے، کچھ کھوا رہے تھے۔ کمرے میں اور کوئی نہیں تھا۔ میری آمدیر چوں کہ سلسلۂ تحریر ٹوٹ گیا تھا، اس لیے شفیع نے ربط کلام کی خاطر پھروہ الفاظ دہرائے جہاں پہنچ کر حضرت علامہ رُک گئے تھے۔الفاظ یہ تھے'ایک آزاد اور کھلی فضامیں پرورش یا تا ہے، مجھے نہیں معلوم تھا موضوع تحریر کیا ہے کہ حضرت علامہ نے خود ہی فر مایا ''مولوی حسین احمد کے اس غلط خیال کی تر دید مقصود ہے کہ قو میں اوطان سے بنتی ہیں۔شفیع کچھ یا د داشتیں لے رہے ہیں۔'' سلسلہ تحریر آ گےنہیں بڑھا۔شایداس ليے كه يا د داشتي مكمل هو چكي تھيں۔شفيع أٹھے اور كاغذقلم ايك طرف ركھ ديا۔

میں نے عرض کیاان دنوں مزاج کیسار ہا؟ فرمایا" الحمدللّٰہ اچھا ہوں۔کوئی خاص تکلیف نہیں ہوئی۔'' پھرمیرےاتنے دنوں سیالکوٹ میں گھہرے رہنے کا سبب یو چھا۔ میں نے عرض کیاعد نان <sup>سے</sup> کو بخار آ گیا تھااس لیے مجبوراً رکنا پڑا۔فر مایا اب کیا حال ہے؟ عرض کیا بحد للہ صحت ہے۔ ارشاد ہوا''سیالکوٹ کی تقریب کیسی رہی؟'' میں نے اس کا مخضراً حال بیان کیا تو شفیع



ا قبال کے حضور

میں اخبار تو دیکھے چکا تھالیکن خبروں میں تازگی کہاں سے آتی۔ حالات اندرونی ہوں یا بیرونی کم وہیش وہی تھے جو چند دنوں سے چلے آ رہے تھے۔ جرمن سیاست پر تبصرہ ہونے لگا۔ ارشاد ہوا'' جنگ ناگزیر ہے۔''

سیّد بشیرالدین می کاخط میری جیب میں تھا۔ میں نے عرض کیا مدراس میں بھی بسلسلہ 'یوم اقبال' ایک جلسہ ہوا جس میں واتل صاحب ھے نے بھی تقریر کی اور آپ کی نظموں 'فلسفہ مُم' اور 'والدہ مرحومہ کی یاد میں' سے بعض اشعار ، بالخصوص ندی کی تشبیہ کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ ایک طرح سے آپ نے بھی عقیدہ تناشخ کی حمایت کی ہے۔ یوں سیّد صاحب کے ذہن میں بھی ایک خلان بیدا ہوگئی لہذا ان کا خط:

ارشاد ہوا'' کیسی خلش ؟''

یہ کہاگر مادہ عبارت ہے کمترخودیوں کی اس بستی سے جس سے ایک برتر خودی کا صدور ہوتا <sup>کے</sup> ہے تو کیا اس کا یہ مطلب نہیں کہ جس خودی کی تربیت نہیں ہوئی، یعنی جسے استحکام ذات حاصل نہیں ایسی خودی کیا بعد از موت کسی ادنی درجے کی خودی میں منتقل ہوجائے گی، یا کوئی دوسری شکل اختیار کرلے گی۔ بعینہ جیسے وہ خودی جس کی تربیت صحیح نہج پر ہوتی رہی مدارج کمال میں آگے بڑھتی رہے گی۔''

فرمایا''واتل صاحب اورسیّد بشیرالدین دونوں میرا مطلب نہیں سمجھے۔ ذاتی عقاید کی بنا پرتو ہر مخص کوخق پہنچتا ہے کہ کسی خیال کی تعبیر جس طرح چاہے کر یے لیکن میری نظموں کے بعض اشعار یا خطبات میں ارتقانے خودی کی بحث ہے <sup>کہ</sup> تناشخ کے حق میں استدلال کرنا غلط ہے۔''<sup>9</sup>

ارشاد ہوا''اس سلسلے میں یادر کھنے کی بات سے ہے کہ خودی تربیت یافتہ ہو یا غیر تربیت یافتہ ہو یا غیر تربیت یافتہ ہر حالت میں خودی اپنی، جگہ پر یکتا ہے۔ ہر خودی اپنی، جگہ پر یکتا ہے۔ ہر خودی کا ایک تشخص اور ایک انفرادیت ہے کہ جب تک قائم ہے، خودی قائم ہے ور نہ اس کا وجود ختم ہوجائے گا۔''

فرمایا''نه خودی کسی دوسری خودی میس مدغم ہوسکتی ہے، نهاس کاظہور کسی دوسری خودی کے طور پر ہوگا۔ نیا سید صاحب میرا مطلب نہیں مصحبے، واتل صاحب نے اس کی غلط تاویل کی۔



ا قبال کےحضور

≣ |ြ

91

سے کس قدر مختلف ہے بیتصور کہ خودی اگر چے مخلوق ہے اور اس کی ایک ابتدالیکن وہ اپنی جگہ پر ایک حقیقت بھی ہے، اور اس کی انتہا ہے کہ جس طرح ایک نہیں کئی مرحلوں ہے گز رکر اس کا صدور ہوا<sup>9</sup> بعینہ کامل ذات کی جدوجہد میں ایک کے بعد دوسری منزل میں قدم رکھے جی 96 مت وحیات اس کے احوال میں اور ان سے مقصود اس کی آ ز مالیش <sup>ای</sup> کہا پناتشخص اور انفرادیت قائم رکھتے ہوئے بقامے دوام کی نعمت حاصل کرے۔ یوں تناسخ کے برعکس زندگی کاطبعی اور اخلاقی تقاضا ایک ہوجا تا ہے بعنی ایک ہی عمل کے دورُخ اس لیے کہ خودی کی تخلیق عبث نہیں <sup>TT</sup> اس کی ایک غایت ہے اور یہ غایت سرتا سراخلا تی س<sup>میں</sup> حیات بعد الموت ایک انعام ہے تعزیر نہیں ہے بلکہ ایک نیا جولا نگاہ تربیت ذات اورحصول ثبات واستحکام کے لیے۔اندیشہ ہے تو پیہ کہ خودی اپنی تربیت اور حفظ واستحکام سے غافل رہے۔اسے ہر لحظہ فنا کی قو توں کا ڈر ہے <sup>۲۷</sup> گوتقاضائے فطرت يہى كەاس كا وجودرايگال نەجائے۔كيا خوب كہا ہے حضرت علامه نے: جانے کہ بخشد دیگر نہ گیرند آدم بمیرد از بے لیقینی مرگ است صیدے تو در کمینی <sup>سیل</sup>ے از مرگ ترسی اے زندہ جاوید خودی چونکہ عین خود ہے اور ایک مابعد اطبیعی حقیقت ، لہذا اس کی حرکت بھی صعودی اور ارتقائی ہے۔عین خودنہیں اور مایا تو بہ پا داش عمل 📉 یہی حرکت نز ولی اور دوری ہوجائے گی تا کہ کسی کمترخودی میں جاگرے، یا پھراپی جگہ پرلوٹ آئے۔بصورت اول اس کا ایک تشخص ہے اور ایک انفرادیت، لہذا اس کے احوال و واردات کا بھی ایک مرکز اور ایک تارجس سے بطور ایک وحدت اس کانشلسل قائم رہتا ہے۔بصورت دیگر نہمتنقلاً کوئی مرکز ، نہمسلسل کوئی تاریخ۔ اس لیے کہ وہ نمود ہی نمود ہے،اس کی کوئی حقیقت نہیں۔ ہے تو ظاہری اور وہمی-مایا۔ " حیات بعدالموت پر گفتگو ہونے لگی۔ ارشاد ہوا'' قرآن پاک میں ہے جسد عضری فنا ہوجائے تو کیا مضا نقہ ہے <sup>79</sup> ہمیں خوب معلوم ہے ضروری کیا ہے اور غیر ضروری کیا۔''<sup>س</sup>ے پھر فرمایا ''خودی کے لیے شاید کوئی جسد ناگزیر ہے، یا یہ کہنا بہتر ہوگا کہ ہمیں جسد کی بربادی کاغم نہیں ہونا جا ہیے۔ پھر بیضروری کیا ہےاور غیرضروری کیا، بدارشاد برامعنی خیز ہے، بلکہ ایک راز ایک شاہ صاحب نے بھی تو جسد بعدالموت کے لیے نسمہ کی اصطلاح کی ہے <sup>سے</sup> ہندوادب میں بھی اس طرح کا ایک لفظ موجود ہے۔'' مس

≣ (ഥ



۱۰۲ عضور

ہوئے ابھی پچپیں برس ہی گزرے تھے۔میرے دادا بھی ان کی طرف داری میں انگریزوں سے لڑے تھے۔''میں نے عرض کیا'' کہاں؟''

ارشاد ہوا'د گجرات میں' کی فی فرمایا'' پنجاب میں ان دنوں علم وحکمت کا خاتمہ ہو چکا تھا۔
میرے والد کو بڑی خواہش تھی مجھے تعلیم دلوا کیں۔ انھوں نے اول تو مجھے محلے کی مسجد میں بٹھا
میرے الد کو بڑی خواہش تھی مجھے تعلیم دلوا کیں۔ انھوں نے اول تو مجھے محلے کی مسجد میں بٹھا
ماحب پھرشاہ صاحب کی خدمت میں بھیج دیا۔ اس وقت کسے معلوم تھا میں ایک دن اعلی
سے اعلیٰ تعلیم حاصل کروں گا۔ دنیا کی بہترین یو نیورسٹیوں میں میرا گزر ہوگا۔ علما و فضلا کی
صحبت میں بیٹھنے کا موقع ملے گا۔ اس وقت تو یہ بھی معلوم نہیں تھا یو نیورسٹی کیا ہوتی ہے، فیکلٹی
سے کہتے ہیں۔ یہ لفظ سننے میں بھی نہیں آئے تھے۔''

فرمایا''میری باتوں کوس کر ..... کچھ خاموش سے ہو گئے۔ایسے ہی .....کا معاملہ ہے۔ان سے ..... ملاقات ہوئی تو کیا دیکھتا ہوں بیدردانہ رو پیپنرچ کررہے ہیں۔ میں نے ٹو کا تو کہنے گئے کیا پروا ہے ..... کی دیر ہے،رو پیپہ ہی رو پیپہ ہوگا ..... حسن اتفاق سے یہی کچھ ہوالیکن ..... میں نے عرض کیا''تو ان کی مالی حالت سدھر نہیں سکی؟'' فرمایا''ہاں مجھ سے اس کا ذکر آیا تھا۔ باقی جو حالات ہیں سب کو معلوم ہیں۔

اس اثنا میں شفیع بھی آگئے تھے۔حضرت علامہ کی باتیں سنتے اور ان کے پاؤں داہتے رہے۔علی بخش کھانا لے آیا۔حضرت علامہ نے کھانا تناول فرمایا اور حقے کے ایک دوکش لے کر فرمایا ''والدمحترم اور شاہ صاحب ایک دوسرے سے مشورہ کیے بغیر کوئی کام نہیں کرتے تھے۔''
اس پر مجھے خیال آیا کیوں نہ حضرت علامہ سے اپنے والد بزرگوار اور شاہ صاحب کے تعلقات کے بارے میں سوال کروں۔گر پھر یہ دیکھ کر کہ اس موقع پر بیسوال نامناسب ہوگا خاموش ہوگیا۔حضرت علامہ کہ رہے تھے'' ایک رات میرے والد نے خواب میں دیکھا ایک سفید کبوتر بہت او نچا اُڑ رہا ہے اور پھر اُڑ تے دفعۃ ان کی جھولی میں آگرا۔ وہ خواب میری پیداش سے پچھدن پہلے کا ہے۔وہ اسے اشار مین میرے۔''

اس اشارۂ غیبی کے متعلق تو اب کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ ہم خاموثی مگر بڑی دلچیسی سے ان کے ارشادات سن رہے تھے۔ حضرت علامہ نے بات ختم کی تو آ رام سے لیٹ گئے تا کہ تھوڑی دریسولیں۔ میں نے شفیع سے کہا'' گھر ہوآ ؤں۔ واپسی میں درنہیں ہوگی۔'' ≣ ഥ



ا قبال کے حضور

سہ پہر ہورہی تھی۔ واپس آیا تو حضرت علامہ ہشاش بشاش حقے کے کش لے رہے تھے۔ علی بخش اور شفیع خدمت کے لیے حاضر تھے۔ میں اپنی جگہ پر بیٹھ گیا۔ علی بخش آیا۔ حضرت علامہ نے کوئی طبتی مرکب استعال کیا۔ پھر شفیع تو کسی کام سے چلے گئے۔ میں خاموش بیٹھا دل ہی دل میں افسوس کرر ہاتھا کہ سیالکوٹ میں جو مجبوراً رکنا پڑا تو اس گفتگو میں شریک نہ ہوسکا جو ہی دل میں افسوس کرر ہاتھا کہ سیالکوٹ میں جو مجبوراً رکنا پڑا تو اس گفتگو میں شریک نہ ہوسکا جو موقع یا کرعرض کیا "تی سے حلامہ کے سے ملاقات کیسی رہی ؟"

فرمایا ''ایک روز ڈاکٹر چکرورتی آئے تھے۔ کہنے لگے پنڈت جی سے جب بھی ذکر آیا انھوں نے آپ سے بری عقیدت کا اظہار کیا۔ وہ آج لا ہور آرہے ہیں۔ میراجی چاہتا ہے ان کی آپ سے ملاقات ہوجائے۔ آپ کو اعتراض تو نہیں ہوگا۔ میں نے کہا اس میں اعتراض کی آپ سے ملاقات ہوجائے۔ آپ کو اعتراض تو نہیں ہوگا۔ میں نے کہا اس میں اعتراض کی کیا بات ہے۔ آپ کو جب موقع ملے انھیں یہاں لے آئے۔ لیکن دومسئلے ہیں: ایک ہندوستان کی آزادی، دومرا آزادی کی اس جدوجہد میں مسلمانوں کا حصہ۔ پنڈت جی ان دونوں مسئلوں برغور کرکے آئیں۔''

ارشاد ہوا''ڈاکٹر صاحب اس روز شام کو پھر آئے۔ کہنے لگے پنڈت جی کو آج فرصت ہے، ہم لوگ آٹھ بجے حاضر ہوجا ئیں گے۔ میں نے کہا بسر وچشم تشریف لائے۔ کہنے لگے آپ کو تکلیف تو نہیں ہوگی۔ یہ وفت شاید آپ کے سونے کا ہے۔ میں نے ہنس کر کہا آج ہم ذرا دیر سے سولیں گے، آپ حضرات آئیں تو سہی۔ چنانچہ آٹھ بجے کے قریب پنڈت جی تشریف لائے۔ ڈاکٹر چکرورتی ان کے ساتھ تھے، دوایک خواتین اور میاں اور بیگم افتخار الدین بھی دیرتک گفتگورہی۔''

میں نے کہا'' کوئی خاص بات تو نہیں ہوئی؟''

فرمایا ''نہیں۔ بس یہی سیاست حاضرہ پرتبھرہ ہوتا رہا اور وہ بھی سرسری طور پر۔ کوئی خاص مسکہ زیر بحث نہیں تھا، اِلاّ بید کہ روس ، انگلستان ، جرمنی اور اٹلی میں سیاست کا جورنگ ہے اس کا ذکر آیا تو سوال پیدا ہوا کہ مغرب کی ہوس استعار اور جوع الارض کا نتیجہ دنیا کے حق میں کیا ہوگا، بالحضوص ایشیا کے۔ آزادی ، یا غلامی ، اور زیادہ غلامی! یوں باتوں باتوں میں پنڈت جی کہنے گئے، اگر مسلمان بلا قید شرا لط کا نگریس کا ساتھ دیں تو کیا اچھا ہو۔ آزادی کی منزل جلد

≣ ╚

ا قبال کے حضور

ہندوستان سے دور ہے، بہت دور۔ جاپان ہندوستان پرحملہ نہیں کرے گا۔ جاپان کی نگاہیں آسٹریلیا پر ہیں۔لہذا جیسے جیسے ہم اندرونی طور پر آزاد ہوتے گئے اور ہم نے اپنی سرگرمیاں تیز ترکردیں انگریز خود ہی اس ملک سے نکل جائیں گے لئے انگریز گئے تو ہم ایک دستورساز'آسمبلی طلب کریں گے اور یہ دستورساز'آسمبلی طلب کریں گے اور یہ دستورساز'آسمبلی ایک اشتراکی آئین نافذ کردے گی۔'' کلے

فرمایا ''میاس تخص کے خیالات ہیں جو ہندوستان کی سب سے بڑی سیاسی جماعت کا اعداد جس کی زبان سے شب وروز شہنشا ہیت دشمنی کا اعلان ہوتا رہتا ہے۔ اس کے زدیک ہندوستان کی آزادی کا مسئلہ کیسا آ سان تھا۔ کیسے کیسے مسلمات ہیں جن کا اس سلسلے میں مان لینا ضروری ہے۔ یہ مسلمہ کہ جاپان ہندوستان پرحملہ ہیں کرے گا۔ یہ مسلمہ کہ امریکہ کو ہندوستان کی ضرورت نہیں ، امریکہ ہندوستان سے دور ہے ، بہت دور۔ یہ مسلمہ کہ یورپ کی ہندوستان کی ضرورت نہیں کرے گی۔ یہ مسلمہ کہ جیسے جیسے اندرونی آزادی حاصل ہوتی گئ اگریز ہندوستان سے نگ آ جا ئیں گے۔ یہ مسلمہ کہ اگریز ہندوستان سے نگل گئے تو ایک دستور ساز آسمبلی طلب کی جائے گی اور یہ آسمبلی ایک اشتراکی آئین نافذ کردے گی۔ لیکن کب؟ یہ نہ پوچھے ۔ بس اس تو قع پر بیٹھے رہے کہ یہ دن آئے گا اور ضرور آئے گا۔ انگریز ہندوستان سے گیا۔ انگریز ہندوستان سے گی۔ اس اس تو قع پر بیٹھے رہے کہ یہ دن آئے گا اور ضرور آئے گا۔ انگریز ہندوستان سے گئے جا ئیں گے۔ ہندوستان میں ایک اشتراکی حکومت قائم ہوجائے گی۔ اسے کہتے ہیں انگریزی محاورے میں بہت الحقائی ۔

فرمایا ''پنڈت جی کی منطق بھی وہی ہے جو گاندھی جی کی۔ دونوں کی نظر انتقال اختیارات پر ہے۔ دونوں کی نظر انتقال اختیارات پر ہے۔ دونوں کے نزدیک آزادی کا مطلب ہے اندرونی آزادی۔ دونوں کا خیال ہے کہ برطانوی فوجیں اگر ہندوستان میں پڑی ہیں تو پڑی رہیں۔اس سے ملک کی آزادی میں فرق آتا ہے، ندان کی شہنشا ہیت دشمنی میں۔''

فرمایا''دراصل کانگریس اور حکومت کی ساری لڑائی دوبنیوں کی لڑائی ہے۔ کانگریس اسے ایک بات سمجھانا چاہتی ہے جسے وہ سمجھتی تو ہے لیکن مانتی نہیں۔ مان سکتی ہے اور مانے گی، گر بتدریج۔ اس لیے کہ حاکم آخر حاکم ہے اور محکوم۔ کانگریس چاہتی ہے اندرونی طور پر زمام اقتدار اس کے ہاتھ میں دے دی جائے۔ رہیں انگریزی فوجیس، سوانگریزی فوجیس اگر ہندوستان میں رہ بھی جائیں تو کیا مضا کقہ ہے۔ یوں ہندوستان کی حفاظت ہی ہوتی رہے گی۔''

≣ (ഥ



۱۰۲ اقبال کے حضور

فرمایا ''میں نے تو پنڈت جی سے صاف کہ دیا تھا مجھے آپ کے خیالات سے اتفاق نہیں۔ آپ سمجھتے ہیں ہندوستان کوکوئی خطرہ نہیں۔ میں سمجھتا ہوں اسے خطرہ ہی خطرہ ہے۔ گلا نہیں۔ آپ سمجھتے ہیں ہندوستان کچھ واقع ہی اس طرح ہے کہ ہمارے لیے چین ہی چین ہے۔ گا 104 میرے نزدیک ہوگا اور ضرور ہوگا آلے انگریز ہندوستان سے نہیں جا کیں ہم پرحملہ نہیں ہوگا۔ میرے نزدیک ہوگا اور ضرور ہوگا آلے انگریز ہندوستان سے نہیں جا کیں گے۔ گئے بھی تو ایک زبردست جدوجہد کے بعد۔ ''کلا

فرمایا "میں نے تو ان سے یہ بھی کہ دیا تھا کہ بالفرض ہم آپ کی بات مان لیتے ہیں۔ ہم سمجھتے ہیں آپ کے سب مسلمات درست ہیں۔لیکن یہ مسلمات درست ہیں تو ان کا اور بھی تقاضا ہے کہ مسلمانوں کے مطالبات مان لیے جائیں اور کا گریس ان سے مفاہمت کر لے۔ ہندوستان میں کوئی تحریک کامیا بی سے چل سکتی ہے تو جب ہی کہ اقلیتوں کو اکثریت پر اعتماد ہواور تصفیہ مقوق کا مسئلہ طے ہوجائے۔ ایک بیڈ سے جی بیٹر سے جی کے میری بات کا کوئی جواب نہیں دیا۔ "

میں نے کہا'' تعجب ہے پنڈت جی آپ سے ملنے آئیں، آپ سے گفتگو کریں، سوال آزادی کا ہواوروہ آپ کی بات کا جواب نہ دیں۔''

ارشاد ہوا'' پنڈ ت جی اس زعم میں ہیں کہ حکومت اور کا نگریس میں چوں کہ آخر آخر کوئی سمجھوتہ ہوجائے گا،لہٰدامسلمانوں کونظرانداز کیا جاسکتا ہے۔''

میں نے عرض کیا'' پنڈت بی اگر ایسا سمجھتے ہیں تو یہ ان کی غلطی ہے۔ بہر حال ان کا انداز
بڑایا س انگیز ہے۔ انھیں چا ہے تھا اپنے موقف کے حق میں کچھتو کہتے۔ ان کا خیال شاید یہ ہے
کہ بہت ممکن ہے بے اعتبائی کی اس روش سے رفتہ رفتہ مسلمانوں کا جداگانہ قو می شخص ختم ہوجائے۔''
ارشاد ہوا''بات تو کچھ یہی ہے۔ میں نے جب بھی انھیں سمجھانے کی کوشش کی ، جب بھی
کہا پنڈت بی کوئی بھی نقطۂ نظر ہو، کا نگر ایس یا لیگ کا، نقاضائے سیاست بہر حال یہی ہے کہ اس
ملک کے باشندوں کو باہم اعتباد ہو، انھوں نے ہر بارگفتگو کا رُخ بدلا اور ساراز وراسی ایک بات پر
ملک کے باشندوں کو باہم اعتباد ہو، انھوں نے ہر بارگفتگو کا رُخ بدلا اور ساراز وراسی ایک بات پر
دیا کہ مفاہمت و مصالحت کا خیال غلط ہے۔ ہمیں چا ہے بغیر یہ سوال اُٹھائے مل کر کام کریں۔''
ارشاد ہوا''میں نے تو پنڈت بی سے یہ بھی کہ دیا تھا کہ جھے نہ کا نگر لیں سے دشمنی ہے،

≣ (ഥ







ا قبال کے حضور

نہ بلاوجہ لیگ سے اُنس۔ میں کسی فریق کی طرف داری نہیں کررہا۔لیکن اسے کیا کیا جائے کہ مفاہمت ومصالحت کے بغیر چارہ نہیں۔ یہ مفاہمت ومصالحت ہوکر رہے گی۔ یہ تقاضا ہے مسلمانوں کی جدا گانہ قومیت کا۔''

ارشاد ہوا'' میں نے تو بی بھی کہا تھا کہ میں جو پچھ کہ رہا ہوں یو نہی نہیں گہ رہا۔ میں وہی ات کہتا ہوں جسے حق سمجھتا ہوں۔ سنیے پنڈت جی! مسلمانوں کوانگریزوں سے کوئی عشق نہیں۔ 105 میں کے اقتدار سے پچھزیادہ ہی نالاں ہیں اوراس کے وجوہ شاید آپ بھی سمجھتے ہیں۔ کی رہی شہنشا ہیت دشمنی میں بھی مسلمان ہندوؤں سے پچھآ گے ہی ہوں گے۔'' کے مسلمان ہندوؤں سے پچھآ گے ہی ہوں گے۔'' کے

ارشاد ہوا"لیکن اس کے باوجود پنڈت جی کی یہی کوشش رہی کہ اصل مسئلے سے گریز کریں۔
اس پر میں نے کہا، اچھا پنڈت جی! ایک لطیفہ سنیے۔ پہلی گول میز کا نفرنس ای منعقد ہوئی اور اس کی کارروائیوں کی رویداد اخباروں میں آنے گئی تو ایک روز کچھ مسلمان میرے پاس آئے اور کہنے گئے، ہم آپ سے ایک بات سمجھنا چاہتے ہیں۔ میں نے کہا، کیا؟ کہنے گئے، بید درجہ نو آبادیات کیا چیز ہے؟ میں نے کہا، بیا گانونی اصطلاح ہے جس کے سمجھنے اور سمجھانے میں وقت گئے گا۔ کہنے گئے، اچھا اتنا بنا دیجیے کہ درجہ نو آبادیات مل گیا تو کیا ہم آزاد ہوجا کیں گئے؟ میں نے کہا، نہیں آئے کہنے گئے، تو پھر اس سے فائدہ؟ آپ ہمارے لیڈروں کو سمجھا دیجے کے مدرجہ نو آبادیات مل گیا تو کیا ہم آزاد ہوجا کیں دیجے کے میں نے ہمیں سونے دیتے ہیں۔ "سکے دیجے کہ نو پھر اس سے فائدہ؟ آپ ہمارے لیڈروں کو سمجھا دیجے بے کارجلے نہ کریں۔ بیلوگ نہ خود سوتے ہیں نہ ہمیں سونے دیتے ہیں۔ "سکے دیجے بے کارجلے نہ کریں۔ بیلوگ نہ خود سوتے ہیں نہ ہمیں سونے دیتے ہیں۔ "سکے

ارشاد ہوا''اس پرمیاں افتخار الدین کہنے لگے، بات ہے بھی یہی جو آپ کہتے ہیں۔
مسلمان بھی آزادی وطن کے ایسے ہی خواہش مند ہیں جیسے ہندو۔ وہ بھی شہنشا ہیت کے ایسے
ہی دشمن ہیں جیسے کوئی اور۔ آپ حق بات کیوں نہیں گہ دیتے۔ مسلمانوں پر آپ ہی کا الرّ
ہے۔ جناح کی کون سنتا ہے؟ ملمے

"میں نے کہا، مجھے یہ کہنے میں کیا عذر ہے؟ <sup>42</sup> لیکن مشکل یہ ہے کہ جناح تو حق بات سن لیتے ہیں۔ نہیں سنتی تو کا گریس۔ کیا کا گریس فی الواقع آزادی کی خواہاں ہے؟ انھیں معنوں میں جن میں مسلمان؟ کیا ہندو سے مجے شہنشا ہیت کے دشمن ہیں، جیسے مسلمان؟ "الحے معنوں میں جن میں سنے کہا، میاں صاحب! اس اَمرے تو شاید آپ کو بھی انکار نہیں ہوگا کہ

≣ 🖺

ا قبال کےحضور 1+1

مسلمانوں کا اتحاد ضروری ہے۔ کوئی بھی جماعت ہواس میں باہم اتحاد ہونا چاہیے۔ کیا یہ کوئی دل پیند بات ہے کہ مسلمانوں کا تفرقہ وانتشار قائم رہے۔ پھر جب اتحاد ایک اَمرضروری ہے اور جناح کی قیادت سے تھوڑا بہت اتحاد پیدا ہوگیا ہے تو اسے کیا اس لیے ختم کردیا جائے کہ ہندونہیں چاہتے مسلمان بحثیت ایک قوم متحد ہوجائیں۔ معاف سیجیے میں اس کے لیے تیار نہیں۔اس اتحاد کو کانگریس کی رضا جو ئی، یا ہندوؤں کی خوشنودی پر قربان نہیں کیا جاسکتا۔''

فرمایا ''میاں صاحب نے بات آ گے نہیں بڑھائی۔ چند منٹ اور نشست رہی، پھریہ

حضرات تشريف لے گئے۔''

شفیع آ گئے۔شاید بچوں کی دیکھ بھال کررہے یا کسی اور کام میںمصروف تھے۔علی بخش جائے لے آیا، دوا کا یو چھا۔حضرت علامہ کب سے گفتگو کرر ہے تھے، اگر چہ رُک رُک کراور بھج میں سستا بھی لیتے۔انھوں نے جائے پی تو علی بخش حسبِ معمول شانے اور یا ؤں داہنے لگا۔ اسی ا ثنا میں رحما بھی آ گیا۔ وہ بھی پاینتی کی طرف ہو بیٹھا۔ چودھری صاحب کا انتظار تھا۔شفیع کوئی بات کہ رہے تھے اور میں بیسوچ رہا تھا کہ بظاہر پنڈت جی اور حضرت علامہ کی بیہ ملاقات کیسی پرتیاک رہی، کیکن حاصل کچھ بھی نہ ہوا۔ إلّا بيہ کہ ڈاکٹر چکرورتی کا خیال پورا ہوگیا۔ یا بیر کہ پنڈت جی کی سیاست فہمی، وسعت دلی اور روا داری کے بارے میں جوحسن ظن چلا آ رہاتھاختم ہوگیا۔<sup>22</sup>

شام ہورہی تھی م<mark>یاں بشیر احم<sup>6 کے</sup> آ گئے۔حضرت علامہ کا مزاج پوچھا اور بات چیت</mark> كرنے لگے۔انھوں نے كہا" ميں نے سنا ہے آپ نے بنڈت جی سے فر مايا تھا كہ بنڈت جی بات اصل میں یہ ہے کہ آپ تو محبّ وطن ہیں لیکن جناح قانون دان، یا شاید یہ کہ جناح سیاست دان ہیں،آپ محبّ وطن ۔ انھوں نے کہا یہ بات ویسے تو ٹھیک معلوم نہیں ہوتی ۔لیکن اندیشہ ہےلوگوں میں اس کا چرچا ہوا تو مخالفین اس سے فائدہ اُٹھانے کی کوشش کریں گے۔ ہماری کوئی صحافت نہیں ہے، نہ کوئی مرکز اطلاعات اورنشر واشاعت بیوں لی<mark>ک اور جناح کے</mark>

وخلاف غلط يرا پيگنڈا ہوگا''

حضرت علامہ نے فرمایا'' فرض تیجیے میرےالفاظ کا وہی مطلب ہے جو بقول آپ کے، الوگوں نے سمجھا۔اس میں کیا مضا کقہ ہے۔ میں نے تو ایک سیدھی سادی بات کہی تھی اور وہ پیر

≣ (∆



ا قبال کے حضور

کہ جناح سیاست دان ہیں، لیکن پنڈت جی محب وطن وصح اس سے یہ کہاں ثابت ہوتا ہے کہ جناح میں حب الوطنی کی کمی ہے یا یہ کہ پنڈت نہرو بہت بڑے سیاست دان ہیں۔ میرا کہنا تو یہ تھا کہ پنڈت نہرو کی نظر حقائق پرنہیں جیسا کہ ایک سیاست دان کی ہوئی چاہیے۔ وہ جذبات کی محق میں بدرہے ہیں، گوبسبب جذبہ حب الوطنی ۔ لیکن یہ امرسیاست کے منافی ہے۔ برعکس اس کے جناح سیاست دان ہیں، ان کا مزاج قانونی ہے اور وہ خوب سمجھتے ہیں ہندوستان کا اصل مسئلہ کیا ہے۔ یہ بھی کہ ہندوؤں اور انگریزوں میں جوکش کمش جاری ہے اس کی حقیقی نوعیت کیا ہے۔ وہ یہ نیں کررہے کہ حب الوطنی کے جوش میں واقعات سے آئے کھیں بند کرلیں نے کھوہی تو حقیقت میں محت الوطن ہیں۔'

میاں صاحب نے حضرت علامہ کے ارشادات سے تو ان کا اطمینان ہوگیا، کیکن اب سوال بیر تھا کہ حضرت علامہ کے اس قول کی جو غلط تعبیر کی جارہی ہے اگر اس سے فائدہ اُٹھاتے ہوئے عوام کو گمراہ کرنے کی کوشش کی گئی تو اس کا از الہ کیسے ہوگا۔ ظاہر ہے اس کی کوئی صورت نہیں تھی۔ اگر تھی تو یہ کہ مسلمان متحد ہوں، جناح کے ہاتھ مضبوط کریں اور ان کی قیادت سے فائدہ اُٹھا ئیں اور یہی حضرت علامہ کا ارشاد بھی تھا۔

میاں صاحب نے کہا'' کچھ یہی مشکلات ہیں جن کے پیشِ نظرایک خیال ہے۔اجازت ہوتو عرض کروں؟''

حضرت علامہ نے فرمایا'' کیا خیال ہے؟ کہیے۔''

میاں صاحب کہنے لگے،''خیال یہ ہے کہ لیگ کا اجتماع لا ہور میں ہونا چاہیے۔لیکن یہ اجتماع کیسے ہوگا؟ مجھے ڈر ہے اگر ایسا ہوا تو یونینسٹ پارٹی لیگ سے الگ ہوجائے گی، اجتماع ناکام رہےگا۔''<sup>1</sup>

ارشاد ہوا''میری تو شروع ہی سے رائے تھی کہ اس پارٹی کولیگ میں شامل نہیں کرنا چاہیے بلکہ وہ شمولیت پراصرار بھی کرے تو اس کی درخواست ٹھکرا دی جائے ک<sup>کے</sup> رہا اجتماع ،سو میاں صاحب آپ گھبراتے کیوں ہیں؟ ہمت کیجے۔ آپ نے ہمت سے کام لیا تو مسلمان آپ ہی کے ساتھ ہوں گے۔''<sup>۵۳</sup>

≣ ∣∟ੈ



اقبال کے حضور

میں نے پیڈت نہروکی اس ملاقات کو صرف حضرت علامہ کے ارشادات تک محدود رکھا ہے، یعنی اس گفتگو تک جو انھوں نے خود مجھ سے فرمائی۔ ویسے اس ملاقات کا حال میاں شفیع (م-ش) کو بھی معلوم ہے۔ علاوہ ازیں حضرت علامہ نے چودھری صاحب سے بھی فرمایا تھا کہ ۱۹۰۴ء سے لے کرتا ایں دم (۱۹۳۸) میں نے ہندومسلم تعلقات پر تبصرہ کرتے ہوئے 108 کے جی کو ایک ایک واقعہ کے پیشِ نظر سمجھا دیا تھا کہ انھیں مصالحت سے گریز نہیں کرنا حاصے۔لیگ اور کا نگریس میں مفاہمت ضروری ہے۔

ڈاکٹر عاشق بٹالوی نے بھی اپنی کتاب اقبال کے آخری دو سال میں اس ملاقات کی جزوی رویدادراجا حسن اختر مرحوم کے حوالے سے قلم بندگی ہے اور لکھا ہے کہ اس ملاقات کے دوران میں میاں فیروزالدین احمد مرحوم اور راجا حسن اختر مرحوم بھی جاوید منزل میں موجود تھے۔ حضرت علامہ سے اگرچہ میں نے یہ دریافت تو نہیں کیا کہ علاوہ ان حضرات کے جو پنڈت نہرو کے ساتھ جاوید منزل آئے اور کون لوگ شریک گفتگو تھے، لیکن میرا قیاس ہے کہ چودھری صاحب اور راجا صاحب، جیسا کہ معمول تھا، سرِشام جاوید منزل آئے ہوں گے اور بہت ممکن ہے پنڈت جی کے آنے تک و بیں گھرے رہے ہوں۔ م-ش کا تو خیر قیام ہی جاوید منزل میں تھا۔ وہ کہاں تک شریک گفتگو ہوئے، مجھے معلوم نہیں۔ چودھری صاحب یقیناً پہلے منزل میں تھا۔ وہ کہاں تک شریک گفتگو ہوئے، مجھے معلوم نہیں۔ چودھری صاحب یقیناً پہلے منزل میں تھا۔ وہ کہاں تک شریک گفتگو ہوئے، مجھے معلوم نہیں۔ چودھری صاحب یقیناً پہلے منزل میں تھا۔ وہ کہاں تک شریک گفتگو نہیں اور پھر قرشی صاحب بھی۔ لیکن ان حضرات میں میاں فیروزالدین احمدکا آنا تو قطعاً قرین قیاس نہیں۔

بہرحال اس گفتگو کے سلسلے میں دو باتیں قابلِ غور ہیں اور دونوں اپنی جگہ پر بڑی اہم۔
ایک توبیہ کہ حضرت علامہ نے جب پنڈت نہرو سے بوچھا کہ جہاں تک اشتراکی نظام زندگی کا تعلق ہے کا نگر ایس میں آپ کے ہم خیالوں کی تعداد کتنی ہے تو انھوں نے کہا تقریباً نصف درجن ۔ اس پر حضرت علامہ نے فرمایا تو کیا میں دس کروڑ مسلمانوں کو چھآ دمیوں کی خاطر آگ میں جھونک بر حضرت علامہ نے فرمایا تو کیا میں دس کروڑ مسلمانوں کو چھآ دمیوں کی خاطر آگ میں جھونک دوس (عاشق بٹالوی: اقبال کے آخری دوسال ،صفحہ ۸۵۸ کا کہا ہے کہ ایس کوئی گفتگو نہیں ہوئی۔ تفصیل کے مجھ سے اس کا ذکر نہیں گیا۔ یوں بھی میرا خیال ہے کہ ایسی کوئی گفتگو نہیں ہوئی۔ دوسری اہم بات ہے اس ملاقات کے بارے میں خود بیٹر ت جی کے انکشاف ہنڈ میں دوسری اہم بات ہے اس ملاقات کے بارے میں خود بیٹر ت جی کے انکشاف ہنڈ میں

ا ≡



ا قبال کے حضور

ا پنے ارشادات۔ ان کا بیان ہے: ''ڈاکٹر صاحب نے مجھے یاد فرمایا (حالانکہ اس ملاقات کی تحریک ڈاکٹر چکرورتی نے کی تھی) ..... ہمارے درمیان کس قدر اشتراک تھا.... میں نے محسوس کیاان کے ساتھ مل کرکام کرنا کیسا سہل ہے .... پرانی یادیں تازہ ہو گئیں .... میں ان کی شاعری کا مداح ہوں ۔... میں زیادہ تر انھیں کی باتیں سنتا رہا۔ میں خوش تھا کہ وہ مجھے پند فرماتے ہیں، میرے متعلق انچھی رائے رکھتے ہیں۔''

109 مگر پھر یہ سب کچھ کہنے کے بعد آگے چل کر یہ بھی کہتے ہیں کہ اقبال تقسیم ہند، یعنی
پاکستان کے نظریے کونا پیند فرماتے تھے حالانکہ پنڈت جی کی یہ رائے ایڈورڈٹامسن می کے اس
بیان پر بمنی ہے جو سرتا سرغلط اور جعلی ثابت ہو چکا ہے۔ کھیے
نیز دیکھیے استدراک، کتاب کے آخر میں۔



### حواشى

- تحکیم نابینا مرحوم ومغفور۔
- اوطن لاہور،۲۲-۱۹۲۱ء تک اسلامیہ کالج لاہور میں استاذ کیمیا۔ پھر جرمنی چلے گئے اور فارغ انتحصیل ہوکر واپس آئے تو جامعہ عثانیہ، حیدرآ باد، دکن میں شعبۂ کیمیا کے صدرمقررہوئے ۔تقسیم ملک کے بعد حکومت مغربی پنجاب کے ماتحت ڈائر کٹر انڈسٹریز کا عہدہ سنجالا۔ مگر تھوڑے ہی دنوں میں بعارضہ قلب انتقال ہوگیا۔ راقم الحروف کو اسلامیہ کالج کے زمانۂ طالب علمی ہی سے ان سے نیاز حاصل تھا۔ جب بھی ملتے بڑی شفقت فرماتے۔ رحمہ اللہ تعالی۔
  - س- ان دنوں پروفیسر کے-ای-میڈیکل کالج لا ہور۔ دیکھیے اشاریہ-
- ۳- وطن ارکونم- بوئے اقبالی اور در دمند نوجوان- اقبالیات کے سلسلے میں اکثر مجھے سے خط و کتابت کرتے۔ اُر دو'اقبال نمبر' میں ان کا ایک مضمون موجود ہے۔ بیہ معلوم نہ ہوسکا کہ تقسیم ملک کے بعد کہاں ہیں۔ ارکونم ہی میں مقیم یانقل مکانی کر چکے ہیں۔
- ۵- پنڈت پیارے کشن۔ لاہور اور لاہور سے باہر پھیلے ہوئے کشمیری پنڈتوں کے اس مشہور خاندان کے چشم و چراغ



III"

ا قبال کے حضور ت

۱۱- جس میں انسان اپنی انفرادیت اور تشخص کھو بیٹھتا ہے جیسے ڈاکٹر جیکال (Jekyll) اور مسٹر ہائیڈ (Hyde) کی مثال دی جاتی ہے۔

ا- کہ سنسار چکرلازم آئے اوراس لیے خودی کا نشخ ایک سے دوسری خودی میں ہوتا رہا۔ یا نیٹھے کی طرح یہ کہا جائے کہ ہر شے واپس لوٹ آتی ہے اس لیے کہ زمانے کی حرکت دوری ہے۔ اس کے مراکز توانائی کا برابراعادہ ہوتا رہے گا۔لیکن اس عقیدے میں پھر ایک خوبی ہے اور وہ ہر شے کی بار بار رجعت، لہذا فوق البشر کا ظہور کیوں کہ اس کا ایک مرتبہ ظہور ہو چکا ہے۔

اصطلاحاً رجع کا اطلاق ملاحدہ کے اس عقیدے پر بھی ہوتا ہے کہ کسی انسان کا بعد از مرگ آسان سے

بجسد عضری دنیامیں پھرنزول ہو۔

١٦- (الملك:٢)\_

حیات د نیوی اور اخروی دونول میں اور جو نتیجہ ہے ہدایت کا (۳:۲) تا کہ ان قو توں کا از الہ ہوسکے جو خودی کی تربیت اور حفظ و استحکام میں مانع ہیں۔ برعکس اس کے وہ قو تیں کار فرمار ہیں جن سے ان کی تعمیر وتر قی ہوتی ہے۔ دونول کے مواقع برابر برابر ہیں۔ " فَالْهَمَهَا فُحُورُهَا وَتَقُولُهَا ٥ قَدُ ٱفْلَعَ مَنُ زَسِّهَا ٥ " (الشمس: ٨-١٠)۔

پھرایک اوراً مرقابلِ غوریہ ہے کہ بعثت ٹانیہ سے مقصود ہے اعمال کی جواب دہی (۲۸۳:۲) اوراس کا تقاضا یہ کہ انسان ایمان اور عمل صالح کی بدولت اپنے آپ کو'اجر غیر ممنون' کے لیے تیار کرے (التین:۵۰) گویا زندگی ایک تیاری ہے اور اس کا مسئلہ مستقبل کی تیاری، نہ کہ سنسار چکر سے استخلاص .....کتی۔

اور یون فی میں اثبات کی ایک صورت پیدا ہوگی۔ اگر چمحض کہنے کو۔

#### iqbal ke hzoor sayed...

 $\equiv$ 



**a** :

۱۱۱ کے حضور

اصطلاحاً مکتی۔سنسار چکر سے استخلاص اور جس کا مطلب ہیہ ہے کہ زندگی کی طرح مادی دنیا بھی شرہے۔
 بالفاظ دیگر عمل تخلیق فریب (مایا)، ہے یا شر۔ بلکہ فریب اور شردونوں۔

۱۸ - البذا ہندوعقیدہ' کرم' لیکن جس سے کرم (عمل) میں کوئی قدرو قیت پیدانہیں ہوتی۔

او قَدْ خَلَقَکُمُ اَطُوَارًا (نوح:١٣)۔

- كُتُرُ كَبُنَ طَبَقًا عَنُ طَبَقِ (الانشقاق: ١٩) \_ نيز ديكھيے اس سليلے ميں خطبات، خطبه اول \_

٢١ - بفحواح آيه شريفه - خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ .....

112 - أَفَحَسِبُتُمُ أَنَّمَا خَلَقُناكُمُ عَبَثًا (المومنون:١١٥)\_

اَيَحُسَبُ الْإِنْسَانُ أَنُ يُتُرَكَ سُدًى (القيامة ٣١٠)

٢٣ الَّذِي خَلَقَ فَسَوْى o وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدٰى (اعلى:٢-٣)\_

۲۳- كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَ كُنتُهُ اَمُوَاتًا فَأَحْيَاكُمُ ثُمَّ يُمِيْتُكُمُ ثُمَّ يُحْيِيُكُمُ ثُمَّ إلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٨- كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللهِ وَ كُنتُهُ اَمُوَاتًا فَأَحْيَاكُمُ ثُمَّ يُمِيْتُكُمُ ثُمَّ يُحْيِيُكُمُ ثُمَّ إلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٨- كَيْفِ تَكُونِ بِيلِي.

۲۵- والده مرحوم كى ياد مين:

مختلف ہر منزل ہستی کی رسم و راہ ہے

۲۷- جن سے خودی میں ضعف واضمحلال اور زوال وانتشار پیدا ہوتا ہے۔ (۹۱:۹۱)

۲۷- زبور عجم

۲۸ - کرم کا کھل۔

۲۹- منکرین حیات بعد الموت کے اس قول کے جواب میں ۽ اِذَا مِتْنَا وَکُنَّا تُوَابًا ذَلِکَ رَجُعٌ اُ بَعِیدٌ (ق:۲)۔

٣٠- قَدْ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِنْدَنَا كِتَبُّ حَفِيظٌ (ق: ٣) \_

ا۳- قرآن پاک کی رُوسے ایک تو ہماری نشاۃ الاولی ہے، یعنی زندگی کی وہ منزل جس سے ہمارا گزر ہور ہا ہے۔ اور جس میں روح اور مادہ یا جسم و جان کی ظاہری شویت کے باوجود ہم ہیہ ماننے پر مجبور ہیں کہ خودی ایک وحدت ہے۔ لہذا بیر راز کہ نشاۃ الاخری سے پہلے جب موت کے ہاتھوں جسم کی بربادی بظاہر خودی کی بربادی ہوگا تو کیا؟ ہے تو وہ حیاتی عمل کیا ہے جو اندریں صورت سرز د ہوگا۔ ضائع ہوگا تو کیا، نہیں ضائع ہوگا تو کیا؟

۳۲- شاہ ولی اللہ علیہ الرحمۃ نے ۔نسمہ کے معنی ہیں نہایت لطیف جسم، جسم براے نام ۔ اسے مطیۃ الروح (روح کا مرکب) بھی کہا گیا ہے اور وہ روح کا مترادف بھی ہے۔

خودی کا تجربہ ہمیں بطور ایک مرکز محسوسات و مدرکات ہی کے ہوتا ہے، وہ ایک نقط مشعور ہے لیکن اس کا ایک مادی حوالہ بھی ہے، یعنی جسم ۔ لہذا سوال پیدا ہوتا ہے کہ حیات بعد الموت پر بھی کیا کسی مادی



#### iqbal ke hzoor sayed...





ی طرح میں جدید کا ایک میں جیسا کہ فر آن مجید کا ارشاد ہے۔ دیکھیے سورۂ ف: آیات ۲۰ –۵۔

 ۵۰ یداشعار بال جبریل میں شائع ہو چکے ہیں بعنوان سر اکبر حیدری کے نام'۔ شاید یہی نظم تھی جس کے پیش نظر حضرت علامہ کی وفات کے تھوڑے ہی دنوں بعد 'شاد اقبال خط و کتابت' کے نام سے ایک مجموعه مکتوبات شائع ہوا۔لیکن ان خطول میں تو کوئی ایسی بات نہیں جس سے پیرظا ہر ہو کہ حضرت علامہ مہاراحاصاحب ہے کسی عنایت کے خواستگار تھے۔

Under my control -۵۱

۵۲- مولانا روم کا ارشاد ہے:

هردم اندرزق زق اندو بق بق اند لعنة الله عليهم الجمعين

ابل دنیا کافران مطلق اند ابل دنیا چه کهین و چه مهین

116 علامہ نے job sniffers کے الفاظ استعال کیے تھے۔ملازمتوں کی بوسونگھنے والے۔

۵۴- ۱۸۴۸ء میں جب سکھوں کی طاقت کا ہمیشہ کے لیے خاتمہ ہو گیا۔

۵۵- جہاںایک صوفی منش بزرگ، عالم دین اورسا لک و عارف مولا ناغلام حسین علیہالرحمۃ درس دیتے تھے۔

۵۲ مشس العلما مولا نامولوی میرحسن رحمة الله علیه، حضرت علامه کے استاد محترم-

۵۷- جیسے ۱۹۲۲ء میں ہوا کہ چوری چورا ( مجرات دیس) میں عدم ادائے مالیہ کی مہم نے فتنہ وفساد کی شکل اختیار کرلی۔لہذابار دولی کا فیصلہ کتح یک ترک موالات بند کردی جائے۔

۵۸ – اور ہندوا کثریت کو بتدریج اقلیتوں، بالحضوص مسلمانوں پر تغلب اور برتری حاصل رہے گی۔

۵۹ جس میں کانگریس کو فائدہ ہی فائدہ نظر آتا تھا۔اس لیے کہ برطانوی فوجوں کی موجودگی میں نہ تو بدامنی کا خطرہ تھا، نہ خانہ جنگی کا۔حکومت بھی مجبور ہوگی کہ اور نہیں تومحض اینے مفاد کے پیش نظر فتنہ وفساد نہ تھلنے دے، جوظاہر ہے اکثریت اور اقلیت میں عدم اعتماد کی صورت میں ضرور پھیلتا۔ جیسا کہ ١٩٨٧ء میں ہوا۔

 ایعنی اس وقت جب ہندوؤں اور انگریزوں میں متنقلاً کوئی سمجھونہ ہوجائے گا اور کانگریس سمجھے کہ ملک اندرونی اور بیرونی دونوں پہلوؤں سے محفوظ ہے اوراس کے اقتدار کو کوئی خطرہ نہیں۔

ال ليے كه بالآ خران سے كوئي سمجھوته ہوجائے گا۔

 ۱۲- بیاشتراکی آئین کا نفاذ بھی محض ایک سیاسی حیلہ تھا جیسا کہ حصول آزادی پر ثابت ہوگیا۔ پنڈت جی ۱۹۶۲ء تک برسرا قتدار رہے مگر سر مایہ داری کے خلاف ایک قدم بھی نہیں اُٹھایا۔

اقبال کےحضور

≣ 🖺

IIA

- ۱۳- جبیها کهالهٔ آباد میں حضرت علامه اشاره کر چکے تھے که انگلتان کے پنڈت اور ہندوستان کے پنڈت باہم کچھسوچ رہے ہیں (دیکھیے خطبۂ صدارت)۔
  - ۱۳ جبیها که دوسری جنگ عظیم میں ثابت ہو گیا اور جبیها که بھارتی حکمرانوں کے نزدیک اب بھی ہے۔
    - "That we are smugly situated" حضرت علامه کے الفاظ تھے: "That we are smugly situated
- ۱۲- جیسا که ۱۹۳۲ء میں فی الواقع ہوا۔ جاپانی فوجیں بر ماسے ہوکر آسام میں داخل ہوگئیں اور پھراب تو بیہ
   بھی ثابت ہو چکا ہے کہ امریکہ کو ہندوستان کی ضرورت ہے۔
- گوریہ جدوجہد بورپ میں ہوئی۔ انگریزوں نے ہندوستان کوچھوڑا تو ان حالات کے زیر اثر جو دوسری عالمگیر جنگ کے بعد بین الاقوای دنیا میں رونما ہوئے اور وہ بھی مزدورِ حکومت کے اقتدار کی بدولت ورنہ قدامت پیندفریق تو جب بھی اس پر آمادہ نہیں تھا۔ دیکھیے اس سلسلے میں مسٹر چرچل کی برطانوی پارلیمنٹ میں تقریر جس مین ۱۹۲۷ء کی ہولناک جانی اور مالی تباہی کے بارے میں ان کی پیشین گوئی حرف بج فابت ہوئی۔
- ۱۸ جے کانگریس نے بڑی چالا کی سے فرقہ داری communalism کا نام دے رکھا تھا تا کہ دنیا یہ سمجھے مسلمانوں میں کوئی سیاسی سو جھ ہو جھ ہے، نہ آزادی کی طلب۔
- اس لیے کہ پنڈت جی نے تاریخ عالم پر بھی قلم اُٹھایا ہے۔ انھیں معلوم تھا کہ عالم اسلام کو جو بھی نقصان پہنچا انگریزوں سے پہنچا۔ ہندوستان میں بھی ۱۸۵۷ء تک جو پچھ ہوا اور مسلمانوں کو سیاسی ، اخلاقی اور معاشی اعتبار سے جس طرح کیلنے کی کوشش کی گئی پنڈت نہرواس سے بے خبر نہیں تھے۔
- سبب احوال عالم اور بسبب اپنی افتاد طبیعت کے اسلام کے زیر اثر ۔ مسلمانوں کے نزدیک آزادی کا مطلب تھا برطانوی اقتد ارسے آزادی ، ہندوستان ہی کی نہیں ، سارے ایشیا اور عالم اسلام کامکمل استخلاص ۔
  - ا ے- ۱۹۳۰ء میں۔
- 27 گو باوجود کامل آزادی اور شہنشا ہیت دشمنی کی رٹ کے کاگلر لیس کا عین مقصد یہی تھا کہ برطانوی حکومت سے سیاسی اور تجارتی تعلقات قائم رہیں اور وہ ہندوستان کی حفاظت بھی کرتی رہے۔ البتہ اندرونی طور پرسارا افتدار کا گلر لیس کے ہاتھ میں آجائے۔ چنا نچہ ہندوؤں کی اس ذہنیت کے پیشِ نظر حضرت علامہ نے میررضی دانش کے اس شعر

نمک شناس اسیرال چوازقفس رستند به نخل خانهٔ صیاد آشیال بستند

كى تضمين كرتے ہوئے درجہ نوآباديات كے عنوان سے چنداشعار كاليك قطعه بھى لكھاتھا (ديكھيے آخر ميں ضميمه)۔

- 2m- بیجلے درجہ نوآ بادیات کی مخالفت اور موافقت میں رات کے ایک ایک دودو بیج تک قائم رہتے۔
- سم 2- میاں صاحب مرحوم اس وقت بڑے کٹر کانگریسی تھے۔ لہذا انھوں نے بیہ بات کہی تا کہ حضرت علامہ

≣ 🖺







# جمعة المبارك: ۲۸رجنوري

دو دن بخار کی نذر ہو گئے۔طبیعت اگر چہ ٹھیک نہیں تھی،لیکن ریڈیو اسٹیشن گیا تو واپسی
میں حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔ یوں بھی دوروز کے نانجے سے
میں حضرت علامہ کی خدمت علامہ ہی کی طرف تھا۔ پھرابھی صبح ہی تھی کہ علی بخش آگیا، کہنے
لگا۔ ڈاکٹر صاحب یاد کررہے ہیں،فرماتے ہیں غیر حاضری کی وجہ کیا ہے؟ میں نے کہا،علی
بخش، مجھے بخارآ گیا تھا۔

دس بجے تھے کہ جاوید منزل پہنچا۔ حضرت علامہ نشی خانے سے باہر برآ مدے میں آ رام فرمار ہے تھے۔ دھوپ مزے کی تھی۔ میں نے سلام عرض کیا ، مزاج پو چھااور غیر حاضری کی معذرت کی۔ فرمایا ''اب طبیعت کیسی ہے؟ شہر کا کیا حال ہے؟ سنا ہے لوگوں میں بڑا جوش وخروش ہے۔ کل ہڑتال بھی رہی۔''

میں نے کہا'' مسلمان فی الواقع بڑے برافروختہ ہیں۔ ہائی کورٹ سے انصاف کی توقع تھی،کیکن پوری نہ ہوئی۔''

ارشاد ہوا'' کوئی خاص بات؟''

میں نے عرض کیا'' خاص بات ہے کہ مولا نا ظفر علی خان اعتدال اور میانہ روی کی تلقین کررہے ہیں۔ لوگ کہتے ہیں ان کا بدرویہ بجھ میں نہیں آتا، اس کی وجہ کیا ہے۔'' ارشاد ہوا'' مولوی صاحب ابھی اُٹھ کر گئے ہیں۔ گفتگو یہی شہید گئے کی تھی۔ دیر تک باتیں ہوتی رہیں۔ مولوی صاحب بوچھتے تھے اب کیا کرنا جا ہے؟ میں نے کہا میری ذاتی رائے تو یہ ہوگی رہیں موری فاتی رائے تو یہ ہوتی رہیں مارا ہندوستان شریک ہو۔ یول مسجدتو شاید نہ ملے ایکن یہ تو فاہر ہو جائے گا کہ مسلمان اینے حقوق کے لیے ایجی ٹیشن کرنا جانتے ہیں۔''

≣ ╚

ا قبال کےحضور 12

فرمایا ''مسجد کی قربانی اگرمسلمانوں کے لیے زندگی کا وسیلہ بن جائے تو کیا براہے؟ ایجی ٹیشن ہوا تو ہوسکتا ہے اس سیلا ب میں کچھخس وخاشاک بھی بہ جائیں ۔''<sup>ک</sup> میں نے عرض کیا''ایجی ٹمیشن ہو سکے تو بہت ممکن ہے مسجد بھی مل جائے۔'' فر مایا'' کیوں نہیں ۔لیکن ضرورت بہر حال ایجی ٹیشن کی ہے۔اس اَمر کی کہ مسلمان ایجی ٹیشن کرنا سیکھیں۔''<sup>س</sup>

میرے اس استفسار پر کہ ہائی کورٹ کے فیصلے کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے، فرمایا 131 کی کورٹ کا فیصلہ سرتا سر غلط ہے، بلکہ کہنا جاہیے کہ اس میں قانون سے بڑھ کر سیاسی مصلحتوں کالحاظ رکھا گیاہے۔" سے

پھر قدرے سکوت کے بعد فرمایا ''بیاس اُمرکی دلیل ہے کہ انگریزی حکومت کا زوال ہو چکا ہے۔ بیصرفزوال پذیر حکومتیں ہیں جوعدل وانصاف کوچھوٹی چھوٹی مصلحتوں پر قربان کردیتی ہیں '<sup>ھ</sup> ارشاد ہوا'' صحیح فیصلہ وہی ہے جوجسٹس دین محمہ کا ہے کے ان کی اختلافی رائے بالکل درست ہے۔ اسلامی فقہ کی رُو سے جائداد میں، خواہ اس کی نوعیت کچھ بھی ہو، وقف یا غیر وقف منقولہ اور غیر منقولہ کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ نہ اس پر کوئی حق ملکیت قائم ہوسکتا ہے، نہ قانون تحدیداملاک کا اطلاق ممکن ہے۔' کے

پھر قدرے سکوت کے بعد فرمایا ''لیکن اس سے بھی کہیں بڑھ کر سوال ہیہ ہے کہ ہائی کورٹ کے فیصلے کی بنا جس قانون پر ہے وہ اسلامی قانون اوقاف کا ناسخ تو ہے نہیں؟ برعکس اس کے اوقاف کے بارے میں صاف وصریح ضانت موجود ہے کہ ان کا فیصلہ مسلمانوں کے شخصی قانون کےمطابق ہوگا۔''

فر مایا'' حکومت بظاہر قانون کی آڑ لے رہی ہے، کیکن قانون کے بردے میں ایک بہت بڑا سیاسی کھیل کھیلا جار ہا ہے۔ حکومت جا ہتی ہے مسلمانوں کے مقابلے میں سکھوں کومضبوط کرے۔ ہندوؤں کے لیے بھی کسی توڑ کی ضرورت ہے۔ سکھوں کو اُٹھانے کی ابتدا گوردوارہ بل سے ہوئی۔افسوں ہےاسے ایک ایسے مسلمان <sup>6</sup>کی تائید حاصل تھی جس نے بیسب کچھ جانتے ہوئے كها گرسكية مضبوط هو گئے تو اسلامی مفا د كوشد يدنقصان پنجے گا حكومت كا ساتھ ديا۔ بہر حال حكومت جو کچھ کررہی ہےوہ قانون ہے، نہ سیاست، نہ کسی قوم کے مذہبی جذبات، نہ معابد کا احترام۔''



۱۳۲ عضور

حضرت علامہ تھوڑی دیر کے لیے رُک گئے۔ دم کشی کی تکلیف تھی۔ پھر فر مایا ''سکھ مغلوں کے دیمن شے مغل حکومت کر ور ہوئی تو اسی لا ہور میں انھوں نے سال ہا سال حکومت کی۔ شاہی مسجد کی بے حرمتی کس کس طرح نہیں ہوئی ہ<sup>9</sup> شہید گنج کے نام سے گور دوارہ بھی تقمیر کرلیا گیا، لیکن مسجد سے تعرض نہیں ہوا، حالا نکہ سکھ جا ہے تو اسے منہدم کر سکتے سے لیکن اس انگریزی حکومت کو دیکھیے کہ مساجد اور معابد کے تحفظ اور احترام کی یقین دہائی کے باوجود قانون اور انصاف دونوں کا خون کررہی ہے۔''

میں خاموش سے حضرت علامہ کے ارشادات سن رہا تھا۔ انھوں نے پچھ ستا کر پھر کہا
'' یہ جو پچھ ہے حکومت کی حیلہ سازی ہے۔ حکومت کی حیلہ سازیوں کا کیا کہنا! بسمارک نے
ایک جھوٹی خبر دے کر فرانس اور جرمنی میں جنگ چھیڑ دی۔ اس کا کہنا تھا کہ اگر ایک جھوٹ سے
جرمن قوم متحد ہوجائے تو اس میں کیا گناہ ہے۔ مگر لوگ تھے کہ اس کے محل کے اردگر دجمع
ہوجاتے اور دستور کا مطالبہ کرتے۔ بسمارک نے جب یہ دیکھا تو ایک روز تنگ آ کر کہنے لگا:
احمقو! میں شمصیں سلطنت دے رہا ہوں ،تم دستور دستور چلاتے ہو ....، 'ف

حضرت علامہ گفتگو کرتے تھک گئے تھے۔ میں بھی مصلحتًا خاموش تھا۔ انھوں نے حقے کے دوایک ش لیے، ذراسی در کے لیے کروٹ بدلی، پھر تکیوں کا سہارا لے کربیٹھ گئے اور فرمایا ''آج کیا خبرہے؟''

میں نے عرض کیا''اہلِ جبشہ کا دعویٰ ہے کہ ملک کا پچھ حصہ ابھی تک ان کے قبضے میں ہے۔'' فرمایا''اس سے کیا ہوتا ہے۔ سوال ہیہ ہے کہ دول مغرب اور انجمن اقوام کی روش اس بارے میں کیا ہے؟ ان کا فیصلہ تو بہر حال اٹلی کے حق میں ہوگا۔ بیرحق قائم رہا تو ملک کے باقی حصوں پر بھی اس کا قبضہ ہوجائے گا۔ <sup>لا</sup>

میں نے کہا'' مگر لائیڈ جارج کہتا ہے مسولینی 'بلفر '<sup>ال</sup> ہے، تنکوں کے سہار ہے کھیل رہا ہے۔ وہ کہتا ہے فطائیت ہویا ناتسیت یا اشتمالیت، ان میں کوئی فرق نہیں۔''<sup>ال</sup> میں میں میں نے یہ بھی کہا''لائیڈ جارج کہتا ہے دنیا کا امن فرانس اور انگستان کے ہاتھوں میں ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ فرانس کا قلب صحیح ہے۔ اس میں کوئی نقص نہیں۔'''<sup>ال</sup> میں ارشاد ہوا''بشر طبیکہ اشتمالیت نے اسے ماؤف نہ کر دیا ہو۔''<sup>ال</sup>

كا ≡

ا قبال کے حضور

میں مصلحنا خاموش ہوگیا۔ میرا خیال تھا حضرت علامہ کو زیادہ دیر تک گفتگونہیں کرنی چاہیے، انھیں آ رام کی ضرورت ہے۔ چنانچہ حضرت علامہ نے بھی کروٹ لی۔تھوڑی دیر آ رام فرمایا اوراً ٹھ کر بیٹھ گئے، جیسے کچھ یاد آ گیا ہو۔

ارشاد ہوا'' تین شعر ہیں۔ درج بیاض کردو:''

عجم ہنوز نداند رموز دیں ورنہ اور دیں است احمد ایس چہ بوانجی است سرود برسر منبر کہ ملت از وطن است چہ ہے جہ بواجی است چہ بے خبر ز مقام محمد عربی است بیمصطفیٰ برساں خویش را کہ دیں ہمہ اوست اگر باو نہ رسیدی تمام ہو لیبی است اللے است اگر باو نہ رسیدی تمام ہو لیبی است

میں نے اشعار درج بیاض کیے اور دل ہی دل میں حضرت علامہ کے ارشادات کا لطف اُٹھار ہاتھا کہ علی بخش آ گیا اور کہنے لگا'' دوا کا وقت ہوگیا ہے۔''

حضرت علامہ نے دوا کھائی۔ طبتی مرکبات کی خوبی اور طبتی مرکبات کے سلسلے میں اطبا کے حسن مذاق پر تبصرہ ہونے لگا۔ باتوں باتوں میں افلاطون اور ارسطوکا ذکر آگیا۔ میں نے پوچھا'' یہ جوہم لوگوں میں ارسطواور افلاطون کے طبیب ہونے کا خیال پھیل گیا ہے اس کی کیا وجہ ہے؟'' حضرت علامہ نے فرمایا ''افلاطون تو شاید طبیب نہیں تھا۔ ارسطوممکن ہے تھوڑا بہت مطب کرتا ہو کے یوں بھی اس زمانے میں پڑھے لکھے آدمی کو طب سے پچھ وا تفیت ضرور ہوتی مطب کرتا ہو کے اوں بھی اس زمانے میں پڑھے لکھے آدمی کو طب سے پچھ وا تفیت ضرور ہوتی مسلمانوں میں دستور رہا ہے۔''گ

پھرارشاد ہوا'' جالینوس کے پچھ نسخ ملے ہیں۔لیکن ہوسکتا ہے یہ نسخ مسلمان اطبانے

اس ہے منسوب کردیے ہوں۔'' میں نے عرض کیا'' کسے؟''

فرمایا''ایک تو اس لیے کہ وہ زمانہ استناد، یعنی کسی بڑی شخصیت کا سہارا ڈھونڈنے کا تھا۔ یوں بھی شروع شروع میں مسلمانوں کا ذہن یونانی علم وحکمت سے دب گیا تھا، جس کے خلاف ردعمل تو ہوا، کیکن بہت آ گے چل کر والے پھراس زمانے میں بیجھی دستورتھا کہ اگر کسی شخص کواپنے خیالات

الا







اقبال کے حضور

کا اظہار مقصود ہوتا تو وہ کسی اعلیٰ تصنیف کی شرح لکھنا شروع کردیتا ت<sup>یں</sup> تا کہ جو کچھ کہنا ہے اس کے پردے میں کچے اور یوں اسے کسی مانی ہوئی شخصیت کی پناہ بھی حاصل ہوجائے۔''<sup>11</sup> پھرمسکرا کر فرمایا''لیکن آج کل حالت ہے ہے کہ لوگ دوسروں کے خیالات کو اپنا بنا کر پیش کردیتے ہیں۔''<sup>11</sup>



### حواشي

- دوروز پہلے ہائی کورٹ نے وہ اپیل خارج کردی جو مجد شہید گئے گی بازیابی کے لیے دائر کی گئی تھی، لہذا شہر میں بڑا جوش پھیل گیا اور ہڑتال بھی ہوئی۔مولانا ظفر علی خان کا روبیہ یوں سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ 19۳۵ میں جب مسجد شہید کی جارہی تھی تو یہ مولانا ہی تھے جن کے زیر قیادت مسلمان حکومت کے مقابلے میں نکل کھڑے ہوئے اور نوبت کشت وخون تک جا پہنچی، گومسجد کا انہدام رُک نہ سکا۔
- اس برسرافتدار جماعت (پوئیسے علی ہوئے و کیما، بلکہ خانۂ خدا کی تو بین اور انہدام تک برداشت کیا حالانکہ بیہ اس برسرافتدار جماعت (پوئیسٹ بارٹی) کے رکن تھے جس میں اکثریت مسلمانوں کی تھی اور اس لیے خیال تھا کہ اگر ان کی شدنہ ہوتی تو سکھوں کو بھی جرائت نہ ہوتی کہ مسجد کو گرادیں، بالحضوص جب اس سے پہلے وہ سمجھوتے پر بھی آ مادہ تھے۔ دیکھیے ضمیمہ۔
- ا- بغیراس کے نہ مفاد پرست عناصر کا خاتمہ ہوتا، نہ یونینٹ پارٹی کا زور ٹوٹنا، نہ حکومت اور کانگریس (ہندو) سیمجھتی کہ مسلمان اپنے حقوق کے لیے ٹرنا جانتے ہیں، لہذاان کی رائے کا احترام کرنا چاہیے۔ مسلمان اس سے پہلے ایجی ٹیشن کر چکے تھے، ۱۹۲۰–۱۹۲۱ میں بسلسلۂ تحریک ترک موالات لیکن میہ تحریک بظاہر ہندوؤں مسلمانوں اور سکھوں نے مل کراٹھائی تھی۔ آگے چل کر ہندوؤں نے الگ تھلک ایجی ٹیشن کیا اور سکھوں نے بھی۔ میصرف مسلمان تھے جن کے متعلق خیال تھا کہان کی جمعیت پراگندہ ہے اور وہ حکومت کے سہارے جی رہے ہیں، لہذا ان سے کسی بھی زیادتی کی جائے چپ چاپ برداشت کرلیں گے، ایجی ٹیشن نہیں کریں گے۔

مزید برآں بیالک نفسیاتی لمحہ تھاجس سے فائدہ اُٹھایا جاتا تو مسلمانوں میں نئے سرے سے زندگی عود



ا قبال کے حضور

کرآتی اور یاس و بے دلی کی وہ کیفیت بھی جوتح کیک ترکِ موالات کی ناکامی کے باعث قوم پرطاری تھی دور ہوجاتی۔ ہندواور سکھ تو اس تحریک کے بعداپنی صفیں مضبوط کر چکے تھے۔ مسلمان البتہ طرح طرح کی جماعتوں میں منقسم، روز بروز انتشار اور پراگندگی کا شکار ہور ہے تھے۔ مبحد کا انہدام مسلمانوں کی غیرت ملی پرایک نہایت کڑی ضرب تھی۔ وہ اگرا بجی ٹیشن کرتے تو جس طرح مبحد کانپور کے انہدام پران کے جذبہ ایثار اور سرفر وڈی سے قوم میں ایک نئی زندگی پیدا ہوگئی تھی، بعینہ بہی پھی ہم 1987ء میں ہوتا۔
لیکن احرار خاموش تھے، قوم پرست مسلمان خاموش، پوئینسٹ پارٹی نہ صرف خاموش بلکہ اس معاملے میں ایک طرح سے حکومت کی طرف دار، لیگ کم زور اور مضمحل .....کوئی نہیں تھا جو مبحد کے نام پر مسلمانوں کو ساتھ لے کر حکومت کے خلاف قدم اُٹھا تا، حالا نکہ جس اعتبار سے بھی دیکھا جائے اس مسلمانوں کو ساتھ لے کر حکومت کے خلاف قدم اُٹھا تا، حالا نکہ جس اعتبار سے بھی دیکھا جائے اس سے بہتر موقع اور کیا ہوسکتا تھا کہ مسلمان ہندوؤں، سکھوں اور انگریز وں کے مقابلے میں متحد ہوجاتے اور ہے خقوق کے لیے ایجی ٹیشن کرتے۔

- ۳- یہ مسلختیں واضح تھیں، مثلاً مسلمانوں کی غیرت ملی، جمعیت اور طاقت کا امتحان کہ وہ مسجد کی بے حرمتی برداشت کرتے ہیں یانہیں۔ کر لیتے ہیں تو ان میں کوئی دم ختم نہیں نہیں کرتے تو ان کے اور سکھوں کے درمیان متقلاً نزاع وتصادم جاری رہے گا۔ سکھ کا میاب ہوگئے تو سمجھیں گے پنجاب ان کا ہے۔ وہ حسب سابق انگریزی حکومت کا ساتھ دیں گے اور کا نگریس کی بڑھتی طاقت میں بھی ایک طرح کی روک ثابت ہوں گے۔ پنجاب بہر حال کئی طاقتوں کا اکھاڑ ابن جائے گا، وغیرہ وغیرہ۔
- ۵- حضرت علامہ کی رائے کس قد رصائب تھی۔اس وفت کے معلوم تھا کہ انگریز ی حکومت کے خاتمے میں اب صرف نو برس باقی ہیں۔
- ۷- مرحوم، اس وقت جج پنجاب ہائی کورٹ، ۱۹۴۷ء میں باؤنڈری کمیشن کے رکن تقسیم ملک کے بعد ایک زمانے میں گورنرسندھ۔
  - کہ ایک خاص مدت کے بعد قبضہ مخالفانہ کو با قاعدہ قبضے کی شکل دے دی جائے۔
    - ٨- ميان سرفضل حسين مرحوم كي-
    - 9- دیکھے ضمیمہ شہید گنج کتاب کے آخر میں۔
- ۱۰- Prince Bismarck -۱۸۱ء میں جب نپولین ثالث نے جرمنوں سے شکست کھائی اور اتحاد المانیہ کی ابتدا ہوئی، بسمارک کی بدولت۔
  - اا- اوريبي کچھ بالآخر ہوا۔
    - Bluffer -17
- ۱۳ گویا لائیڈ جارج کا اشارہ بیک وقت اٹلی، جرمنی اور روس سب کی طرف تھا۔ یہ تینوں نظام گو ایک



ا قبال کےحضور IMA

دوسرے سے مختلف تھے، کیکن نتیوں کی روح غیر جمہوری اور اس لیے شخصی آ زادی کے خلاف لہذا ان میں اور برطانوی شہنشاہیت میں کسی وقت بھی تصادم ہوسکتا تھا۔ لائیڈ جارج اگر چہاس وقت پیرانہ سالی کے ایام بسر کرر ہاتھا اور وزارت عظمیٰ سے علیحدہ ہوئے بھی اسے چودہ بندرہ برس گزر چکے تھے، لیکن اس کی رائے بہر حال وقعت سے خالی نہیں تھی۔اینے زمانۂ اقتدار میں تو وہ گویا یہ مجھتا تھا جیسے دنیا كا نوشة كقدراس كے ہاتھ ميں ہاورجس كے پيش نظر بھى حضرت لسان العصر نے كہا تھا:

بات کوئی ہے تو لائیڈ جارج میں آجکل دنیا ہے اس کے جارج میں

۱۳- ان معنوں میں کہ اس کی روح بھی جمہوری ہے، جیسے انگلتان کی۔

اس لیے کہ فرانسیسی کمیونسٹ یارٹی کا زوراس زمانے میں بڑھ رہاتھا، بلکہ اندیشہ تھا کہ فرانس بھی شاید کمیونسٹ نظام زندگی اختیار کرلے۔

بيقطعهُ اشعار ارمغان حجاز مين موجود ہے اوراس كى اشاعت يرايك ہنگامه بريا ہوگيا جس كى تفصيل كابيه موقع نہيں \_معترضين نے اس قطع پر قطع لكھ، اخباروں ميں مضامين شائع، ہوئے، پمفلٹ چھایے گئے۔لیکن آج بیسب باتیں یاد سےمحو ہو چکی ہیں۔ نہ کسی کو قطعات کاعلم ہے نہ مضامین اور پیفلٹوں کا۔ان قطعوں اور پیفلٹوں میں کوئی جان تھی نہ روح۔ برعکس اس کے حضرت<mark> علامہ نے ایک</mark>

حق بات کھی اور حق اپنی جگہ پر آج بھی قائم ہے۔

مخالفین سمجھے تھے کہ حضرت علامہ نے ایک ایسے عالم دین، پابند کتاب وسنت اور پیشوائے مذہب کی شان میں گستاخی کی ہے جس کے درس کتاب وسنت سے مدرسہ دیو بندفیض یاب ہور ہا ہے۔لیکن یہی تو أمرتها جس كى طرف حضرت علامه اشاره كررب تھے كه كيا غضب ہے جغرافی قوميت كے اس تصور كوجو مادیت برستی برمبنی اورمغرب ہے آیا ہے مولانا کی حمایت حاصل ہے۔ حالانکہ کتاب وسنت میں اس کی کوئی سند ہے، نہ عالم اسلام نے بھی اسے شلیم کیا۔حضرت علامہ کومولانا کا احترام تھا اور احتراماً ہی انھوں نے شکایت بھی کی۔انھیں تعجب تھا مولا نانے ایک ایسی بات کیسے کہ دی جس سے اسلام 🖊 نظام اجتماع وعمران کی نفی ہوتی ہے۔ وہ ان کی دلی آ زادی نہیں کررہے تھے۔ ان کاعمل ہمیشہ اس أصول يرربا جواية ليه وه خود بي قائم كريك تقد بانگ دراميس ب:

مری زبان قلم سے کسی کا دل نہ د کھے

ارسطوكا بإپ البية طبيب تقابه

 ۱۸ جبیا کہ حضرت علامہ کے استاد مولانا میرحسن کی مثال ہے کہ اگر چہ مطب نہیں کرتے تھے، لیکن طب کا درس دیتے تھے۔

دیکھیے تشکیل جدید،خطبہاول۔





.

اقبال کے حضور

### حواشى

- ا- شہید گنج کے بارے میں۔
- Dr. Stanley Jones ۲، سول ملٹری گزٹ میں۔
- ۳- اس لیے کہ تہذیب جدید کی روح سرتاسر مادی ہے اور مادیت کی رُوسے جو پچھ ہے مادی اسباب وعلل کی کارفر مائی ،حتی کہ انسان بھی اس سے متنیٰ نہیں۔ لہذا نہ اس کی بستی کے پچھ معنی ہیں، نہ ماضی کے ورث اخلاق اور افکار و خیالات کی کوئی قدر و قیمت ..... اسے حال پر کہ ہر لحظ متغیر ہے ..... گرفت حاصل ہے، نہ متنقبل کے بارے میں اعتبار ویقین۔ افراد ہوں یا اقوام ،سب ہوا و ہوس سے مغلوب اور غضب و تغلب کی دوڑ میں باہم دست وگریبال ہیں۔ اس حسیت پند شقافت کا نتیجہ یہ ہے کہ انسان کی رشتہ اس کے باطن اور ضمیر سے کٹ گیا ہے۔ ویکھیے تشکیل جدید، خطبہ ہفتم: "Man has اور ضمیر سے کٹ گیا ہے۔ ویکھیے تشکیل جدید، خطبہ ہفتم: ۱۹۲۰، صفحہ کے استان حدید، خطبہ ہفتم: ۱۹۷۰، صفحہ کی دور میں باہم دست و کر میاں میں۔ سکیل جدید، خطبہ ہفتم: ۱۹۷۰، سفحہ کے استان کا رشتہ اس کے باطن اور ضمیر سے کٹ گیا ہے۔ ویکھیے تشکیل جدید، خطبہ ہفتم: ۱۹۷۰، صفحہ کے استان سے دور میں باہم دور میں باہم دست و کر میاں میں۔ سند میں دور میں باہم دست و کر میاں میں۔ سند میں دور میں باہم دست و کہ کہ میں باہم دست و کر میاں ہم دست و کر میاں ہم دست و کہ کہ ہم دور میں باہم دست و کر میاں ہم دست و کہ کہ کہ کہ دیاں ہم دست و کر میاں ہم دیاں ہم دست و کر میاں ہم دیاں ہم دست و کر میاں ہم دست و کر میاں ہم دست و کر میاں ہم دیاں ہم دیا
- حضرت علامہ کی نظر ہمیشہ حقائق پر رہی۔لیکن عالم اسلام کے اس اخلاقی زوال اورتسفل کے باوجود، جس کی طرف وہ اشارہ فرمارہ سے، انھیں یہ بھی معلوم تھا کہ اس کے اسباب وعلل کیا ہیں اور اس لیے مداوا کیا؟ لہٰذا وہ اپنی 'کشت ویرال' سے ناامید بھی نہیں تھے۔ وہ خوب جانتے تھے مسلمانوں کے سینے میں دل ہے اور یہ دل عشق کی تڑپ سے خالی ہیں۔ہمیں اپنے نصب انعین کا احساس بھی ہے لیکن خرابی ہے تو یہ کہ جم نہیں جانتے فرداور جماعت کی زندگی میں اس کی ترجمانی کہیے ہو:

شبے پیش خدا گریستم زار مسلماناں چرا خوارند و زارند ندا آمد نمی دانی کہ ایں قوم دلے دارند و مجبوبے ندارند

ارمغان حجاز

≣ 🖺

۵- اور پاکستان کا قیام حضرت علامه کی اس پیشین گوئی کا ثبوت -

۔ پاکستان کی اصطلاح کس نے وضع کی، حضرت علامہ نے یا چودھری رحمت علی مرحوم نے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ چودھری صاحب نے، اس لیے کہ چودھری صاحب ہی نے ہندوستان کی جغرافی تقسیم کے اعتبار سے مختلف خطوں کے لیے مختلف نام وضع کرر کھے تھے جن کو وہ اپنی تصنیفات اور بیانات میں اکثر استعمال کرتے ۔ حضرت علامہ کا نقط کنظر اس کے برعکس جغرافی نہیں تھا، اسلامی تھا۔ یہ دوسری بات ہے کہ ریاست خواہ اس کی اساس وطن ہو، یا کوئی غیر مادی اُصول، کسی جغرافی خطے ہی میں قائم ہوگا۔ گانیا اللہ آباد کے خطبہ صدارت میں انھوں نے بہتو کہا تھا کہ ایک ہندی اسلامی ریاست کا قیام ہالآخر















اقبال کے حضور

### دوشنبه: اسرجنوری

گفتگو پھر وہی عالم اسلام کے اخلاقی اور ذہنی انحطاط کی تھی،مسلمانوں کی زبوں حالی 143 جضرت علامہ نے بڑے افسوس ناک لہجے میں فرمایا ''ہماری روحانی حالت اچھی نہیں۔ مسلمان کیا ہیں؟ راکھ کا ڈھیرا''<sup>ا</sup>

راجاصاحب بھی بیٹھے تھے۔ وہ شاید کچھ کہنا جا ہتے تھے کہ حضرت علامہ نے خود ہی فرمایا ''ہم نے آئکھ کھولی تو لا یعنی روایات، بدعات اور تو ہمات کا زور تھا۔لیکن ہمارے دیکھتے ہی دیکھتے وہابی تحریک پھیل گئی۔ عہدخاری اور مسلم سیکی اشاعت ہونے لگی اور صورتِ حالات بہت کچھ بدل گئی۔'' میں

حضرت علامہ دم کشی کے باعث ذرا دیر کے لیے رُک گئے۔ پھر ارشاد ہوا''اب زمانہ قرآن مجید کے مطالعہ کیا تو خود ہی سمجھ لیں گے ان کی قرآن مجید کا مطالعہ کیا تو خود ہی سمجھ لیں گے ان کی اصلاح کی کیاصورت ہے اور انھیں اپنی زندگی میں کس منہج پر قدم اُٹھانا چاہیے۔''ھ فرمایا'' قوموں میں تبدیلیاں دفعتاً نہیں ، بلکہ چپ چاپ اور بتدر تربح رونما ہوا کرتی ہیں۔ یہا کیے عمل ہے جوآپ ہی آپ شروع ہوتا اور آپ ہی آپ جاری رہتا ہے۔''ک



# حواشى

مىلمان نہیں را كەكا ۋھىر ہے بالِ جبريل

بجھی عشق کی آگ اندھیر ہے

ا قبال کے حضور

- ۱۱- شاید اس بنا پر کہ وہ شبہ اہلِ کتاب ہیں،لہذا حکومت ان سے جزیہ لیتی تھی۔ کیا اس کا بیہ مطلب ہے کہ اگر راجپوت مسلمان ہوجاتے تو مغلوں کوشایدانھیں بیٹیاں دینے سے بھی ا نکار نہ ہوتا؟
- الحسن علامہ'' کو کبوتر وں سے بڑی دل چسپی تھی، بلکہ ایک زمانے میں انھوں نے خوب خوب کبوتر پال رکھے تھے۔ یہ شوق انھیں بچپن ہی سے تھا۔ جس میں راقم الحروف کے برادرعم زادسیّد محمرتقی مرحوم بھی ان کے شریک تھے۔ اس سلسلے میں ایک دل چسپ واقعہ یہ ہے کہ راقم الحروف جب قیام دہلی میں پہلی مرتبہ مولانا عبدالسلام نیازی مرحوم ومغفور کی خدمت میں حاضر ہوا اور بسلسلۂ تعارف ان سے حضرت علامہ سے میر نے تعلق کا ذکر کیا گیا تو کہنے لگے'' میں ان کے علم وفضل کا قائل ہوں، لیکن یہ خودی کیا چیز ہے؟ میں خودی کونہیں سمجھا۔ تم سمجھاؤ خودی ہے کیا؟''

میں نے عرض کیا''میں بیہ جراُت کیسے کرسکتا ہوں کہ آپ کے سامنے زبان کھولوں۔ یوں بھی جب بایں علم وفضل آپنہیں سمجھے کہ خودی کیا ہے تو مجھالیہا کم علم انسان اسے کیا سمجھے گا۔''

اس پرمولا نامنگرا کر گہنے گئے''اقبال نے جب اسرار خودی کھی اور اس کا ایک نسخہ ہمیں بھیجا تو ہم نے اس کی بڑی تعریف کی اور ہم واقعی سجھتے ہیں کہ ہندوستان میں ان کے علم وفضل کو کوئی نہیں پہنچتا۔ اللہ تعالیٰ نے انھیں جوبصیرت دی ہے، کسی کونہیں ملی لیکن جب ہم نے انھیں لکھا کہ یہ جو آپ نے بار بارخودی کی طرف اشارہ کیا ہے تو ہم نہیں سمجھے خودی کیا ہے؟ ہمیں سمجھا دیجیے، تو اس کے جواب میں انھوں نے فرمایا ہمارے پاس کبوتروں کا ایک نہایت اعلیٰ جوڑا ہے، اجازت ہوتو آپ کی خدمت میں پیش کردیا جائے۔''

ا تنا گه کرمولا نانے سامعین کی طرف دیکھا اور کہنے گئے''ہم ان کا مطلب سمجھ گئے۔''

مولا نا شدت سے وحدت الوجود کے قائل تھے۔حضرت علاٰمہ شایدانھیں بیسمجھا رہے تھے کہ جس چیز کے بارے میں آپ تجاہلِ عارفانہ سے کام لے رہے ہیں وہی بار بار اور نئے سے نئے روپ میں آپ کے سامنے آتی رہتی ہے۔ یہی خودی ہے۔

مولا نا کا حال ہی میں انقال ہواہے۔

- ۱۳- ممکن ہے کوئی ماہر حیوانات حضرت علامہ کے اس ارشاد پر نظر ڈال سکے جوانھوں نے گھریلو کبوتر وں کے بارے میں فرمایا۔
- ۱۴- تا کہان سب عوامل کی نفی ہوتی رہے جواخلاقی اوراجتماعی، یا نفسیاتی اعتبار سے نسلی تعصبات کو ہوادیتے ہیں۔
- ۱۵- حضرت علامہ نے بیرالفاظ انگریزی میں فرمائے تھے: Line of least resistance اس سلسلے

میں ملاحظه موحضرت علامه کابیان، بعنوان اسلام اور احمدیت

۱۲- اور جن کومستشرقین نے بظاہر بڑے معصومانداز میں ہوا دی، مثلاً براؤن نے تاریخ او بیات ایران اور

≣ ╚







ا قبال کے حضور

### دوشنبه: ۷رفروری

حسب قرار دادعلی اصبح حاضر ہو گیا۔ ابھی آٹھ بھی نہیں بجے تھے۔حضرت علامہ نے فر مایا ''تنی سورے کیسے آنا ہوا؟''

167 میں نے عرض کیا''کل کے مشورے نے بہت طول کھینچا۔ آپ کا ارشاد تھا اشعار نقل کیے بغیر نہ جاؤں ،لیکن ایک تو وقت زیادہ ہو گیا تھا، دوسرے مجھے کچھ کام تھا اس لیے گھہر نہ سکا۔ میں نے علی بخش سے گہ دیا تھا صبح جلدی حاضر ہوجاؤں گا؟''

میں نے بیاض اُٹھائی تو حضرت علامہ نے سر ہانے کی طرف پلنگ کے ساتھ گئی ہوئی تپائی سے کاغذ کا ایک پرزہ اُٹھایا جس پر کہیں کہیں ایک آ دھ لفظ درج تھا۔ پھراس پرنظر ڈالی اور فرمایا ''لکھو۔''
میں نے قلم ہاتھ میں لیا تو حضرت علامہ نے کے بعد دیگر ہے ایک ایک شعر لکھوانا شروع کیا۔
یہ چھشعروں کی ایک نظم تھی لے جسے میں نے درج بیاض کر دیا۔ پھرعرض کیا ''کل کا مشورہ کیسا رہا؟''
یہ چھشعروں کی ایک نظم تھی لے جسے میں نے درج بیاض کر دیا۔ پھرعرض کیا ''کل کا مشورہ کیسا رہا؟''
ارشاد ہوا''کل بیلوگ بہت دیر تک بیٹھے رہے۔ ان کا خیال پر یوی کوسل میں اپیل دائر
کرنے کا ہے۔لیکن میں نے ان کی رائے سے اتفاق نہیں کیا۔ میں نے تو صاف صاف گہ دیا
تھا میں اس کے خلاف ہوں۔''

ات میں چودھری صاحب آگئے۔ وہ بڑے برافروختہ معلوم ہوتے تھے۔ السلام علیم کے بعد انھوں نے انقلاب اور زمیندار تپائی پررکھ دیے اور کہنے گئے'' ورا دیکھیے تو، انقلاب نے کیا خبرشائع کردی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کل کا مشورہ ایک چپال تھا اور وہ یہ کہ جاوید منزل کی اس ملاقات کو جلسے کا نام دے کریہ ظاہر کیا جائے کہ آپ بھی پریوی کونسل میں اپیل دائر کرنے کے حق میں ہیں۔''

ال پر حضرت علامہ کا چہرہ غصے سے سرخ ہوگیا اور ان کی زبان سے بے اختیار بیالفاظ نکلے:''هذا بہتان عظیم۔'' ≣ 🖺





۱۶۲ ا قبال کے حضور

فرمایا''چودھری صاحب! اس خبرکی فوراً تر دید ہوجانی چاہیے۔ میں ہرگز اپیل کے حق میں نہیں ہوں۔ اس میں کوئی شک نہیں یہ حضرات دیر تک بیٹھے آپس میں مشورہ کرتے رہے، لیکن میں نے معذرت کردی تھی۔ میں تو جلد ہی اُٹھ کر پانگ پر آلیٹا تھا۔ پھر جب یہ حضرات گئے تو اتنا ضرور کہتے گئے کہ ہماری رائے اپیل کرنے کی ہے، لیکن میں نے مکرراپنی رائے کا اظہار کردیا تھا کہ میں اس کے خلاف ہوں۔''

حضرت علامہ نے بات ختم کی تو ہمارے تعجب کی کوئی انتہا نہ رہی۔ سمجھ میں نہیں آتا تھا انقلاب اور زمیندار نے ایسی غلط بیانی کس لیے گی۔ یہ بڑی غیر ذمہ داری کی بات تھی۔ دار کی طرف سے تو خیر کہا جاسکتا تھا کہ اسے جیسی اطلاع ملی شائع کردی، لیکن انقلاب المحاد کے ایسا کیوں کیا؟ مدیران انقلاب تو اس مشورے میں شامل تھے۔ انھیں معلوم تھا حضرت علامہ کی ایپل کے خلاف ہیں۔ بالآخر طے پایا کہ جو ہوا سو ہوا، اب مصلحت یہ ہے کہ حضرت علامہ کی طرف سے فوراً ایک تر دیدی بیان شائع کردیا جائے۔ لہذا میں نے پھر قلم دان اُٹھایا اور حضرت علامہ اور چودھری صاحب کے باہم مشورے سے ایک مخضر سا بیان لکھا۔ بیان صاف ہوگیا تو عظرت علامہ نے مجھ سے فر مایا کہ آج ہی حضرات سالک و مہر سے ملوں اور ان سے کہ دوں کہ اس خبر کی تر دیدشائع کردیں۔

اس کے بعد چودھری صاحب تو دفتر چلے گئے اور علی بخش نے بیدد کی کرکہ دھوپ نکل آئی
ہے حضرت علامہ کا بلنگ باہر صحن میں ڈال دیا۔ حضرت علامہ صحن میں تشریف لے آئے، لیکن
ان کی طبیعت بڑی مکدر تھی۔ انھیں رنج تھا کہ ان حضرات نے جوکل مشورے کے لیے آئے
تھے محض اپنی مصلحت جوئی اور مفاد پیندی کے خاطر ایک ایسی بات ان سے منسوب کردی جس
پر انھوں نے ہرگز ہرگز رضا مندی کا اظہار نہیں کیا تھا۔ انھوں نے ایسی غلط بیانی کیوں کی؟ اس

#### جھوٹ سے فائدہ؟

حضرت علامہ بار بارفرماتے ''افسوس ہے ایک تو اس فریق پر جو برسرافتدار ہے اور جس <u>نامسجد کو گرتے ہوئے دیکھا</u> ور چپ چاپ خانہ خدا کی ہے جرمتی برداشت کی، مگر پھر جب مسلمانوں کی غیرت ملی نے جوش مارا تو اس نے بھی بہ تقاضائے مصلحت محسوس کیا کہ انہدام مسجد پراحتجاج لازم ہے اور عدالت کا دروازہ جا کھٹکھٹایا۔اب عدالت سے کورا جواب ملاہے تو  $\leftarrow$ 

١٦٨

0

فرمایا''اسی لیے تو میں نے لکھا ہے کہ بقاے دوام ایک انعام ہے، ہماراحق نہیں۔ہمیں چاہیےاپنے آپ کواس کے لیے تیار کریں۔''

پھر فرمایا''بادی النظر میں تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ ایک فطرت انسان ہے، دوسری جانب
یہ مادی کا ئنات جس میں ہم زندگی بسر کرتے ہیں۔خودی کا تقاضا ہے احساس ذات اور ذات کا
یہ کہ اس کے بالمقابل اس کا کوئی غیر موجود ہو۔للہذا یہ کا ئنات جس کا ہر جز ازسمک تا ساک اس
کی تغمیر وتخ یب میں حصہ لیتا ہے اسے اپنا غیر نظر آتی ہے۔ بایں ہمہ یہی غیر، جسے ہم کا ئنات
قر اردیتے ہیں، مادی بقا ہے دوام میں حارج نہیں۔''

میں نے ایک طرح سے قطع کلام کرتے ہوئے کہا'' مگر ذہن انسانی اس غیر سے مغلوب 167ء ہے۔میرامطلب ہے مادیت سے۔''

ارشا ہوا'' کیسے؟''

میں نے عرض کیا''بطور ایک اُمر واقعی کے اور وہ یوں کہ خودی کا ظہور چونکہ کا ئنات میں ہوتا ہے، کا ئنات ہی میں وہ نشو ونما حاصل کرتی اور کا ئنات ہی میں بالآخر گم ہوجاتی ہے، لہذا ہم سمجھتے ہیں کہ جو کچھ ہے کا ئنات کی ایک شان، یا اس کی مخفی اور پر اسرار قو توں کا کرشمہ ہے۔'

ارشاد ہوا'' میر سیجے ہے۔لیکن کا ئنات کیا ہے؟ بظاہر ایک مادی وجود، گر جوممکن ہے اپنی کنہ میں روح ہو لیے جد بدسائنس کے نظریات اس باب میں بڑے معنی خیز ہیں ہے ہیگل نے بھی کہا تھا کہ حقیقت ِ مطلقہ دراصل ایک ذہن ہے۔سائنس کوالبتہ اس ذہن کے منفر داور سز اوار عبادت ہونے سے انکار ہے لیے مطلب یہ کہا ئنات کا ذہن ہونا از روے سائنس محال نہیں۔ پھر یہ بھی ممکن ہے کہ بید ذہن انفرادی ہو۔'' کیا

میں نے عرض کیا''اور کا ئنات اس کاعمل؟''<sup>۳۳</sup> فرمایا'' بے شک۔''

''میک ٹے گرٹ کی رائے اس بارے میں کیا تھی؟''

''یمی کہ مادے کو مادہ سمجھنا غلط ہے۔ کا ئنات میں وجود صرف خودی کا ہے۔'' ''' میں نے پوچھا''اور اس کے نظریہ عشق کی بنا کس بات پر ہے؟'' ''اس بات پر کہ عشق ہی جو ہر ہے زندگی کا۔عشق ہی ہمارے جملہ مسائل کاحل اور مداوا + کا

 $\leftarrow$ 

میں جب ہم فنا پرزور دیتے ہیں تو اس کا مطلب بجز اس کے پچھنہیں ہوتا کہ ہماری توجہ صرف اس چیز پر ہے جوعشق کا مقصود ہے اور جس کی خاطر ہم سب پچھ بھول رہے ہیں۔لیکن یوں فنا کے اس عالم تصور پر استدلال کرناغلطی ہے جس کا مطلب ہے نفی ذات۔اس کے معنی تو یہ ہیں کہ ہماری ہستی ہمارے مقصود سے ہے۔ یہ فنا تو عین بقا ہے صوفیہ اسلام نے بھی اس لیے فنا کو مقاسے تعبیر کیا ہے۔ "قا

168 نرت علامہ نے تھوڑی دہر کے لیے سکوت فرمایا۔ انھیں آ رام کی ضرورت تھی۔ اسی اثنا میں ہوں ۔ اس اثنا میں ہوں ۔ دوا کھلائی ، چلم بدلی اور حضرت علامہ کے پاؤل داہنے لگا۔ یوں ذرا سستا کر حضرت علامہ پھر گیک لگا کر بیٹھ گئے۔ ان کا جی چاہتا تھا میں کوئی بات کروں ، لیکن میں نے محسوس کیا حضرت علامہ تھک گئے ہیں ، ان سے اور زیادہ گفتگونہیں کرنی چاہیے۔ یوں بھی مجھے حضرات سالک ومہر سے ملنا تھا۔ میں نے اجازت طلب کی۔ دو پہر کب کی ہوگئی تھی۔

شام کے قریب پھر حاضر ہوا۔حضرت سالک ومہر سے ملاقات کی کیفیت بیان کی۔عرض کیا انھیں تر دیدی بیان شائع کرنے سے انکار ہے۔ وہ کہتے ہیں ایسا کرنا مناسب نہ ہوگا اور پھر ان سے ملاقات کی ساری کیفیت بیان کردی۔ ع

حضرت علامہ نے جیسے جیسے میرا بیان سنا ان کی کبیدگی خاطر بڑھتی چلی گئی۔ انھیں رنج تھا کہ مدیران انقلاب نے باوجود دیر ینہ روابط اور دعوی مودت کے ان کا تر دیدی بیان کیوں شائع نہیں کیا۔ وہ ایک جھوٹ کو کیوں فروغ دے رہے ہیں۔ میں کچھ کہنے نہ پایا تھا کہ علی بخش چائے کے آیا۔ حضرت علامہ نے چائے پی اور علی بخش ان کے پاؤں داہن لگا تو میں نے اس خیال سے کہ ان کا ذہن کسی دوسری جانب منتقل ہوجائے عرض کیا، مولانا حسین احمد کے طرف خیال سے کہ ان کا ذہن کسی دوسری جانب منتقل ہوجائے عرض کیا، مولانا حسین احمد کے طرف دار کہتے ہیں مولانا سے زیادہ (بمصطفی برسال خویش، پڑمل کس کا ہوگا۔ انھوں نے بیتو نہیں کہا کہ قو میں وطن سے بنتی ہیں۔ کہا ہے تو یہ کہ جولوگ کسی وطن میں بستے ہیں اپنے آپ کوایک قوم ہی کہا کرتے ہیں۔'

علامہ نے فرمایا''تو یوں ہی ہی۔ ہمیں ان سے کوئی ذاتی پرخاش تو ہے نہیں۔وہ ایک سے کوئی ذاتی پرخاش تو ہے نہیں۔وہ ایک سے کوئی ذاتی پرخاش تو ہے نہیں دایک سے اسلام کی رُوسے وطن بنائے قومیت نہیں دوہ ایسا کریں تو ہم ان کی جرائت ایمانی کے اعتراف میں تین کے بجائے چے شعر کہ دیں گے۔''

ا قبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

ارشاد ہوا''ایک رباعی ہور ہی ہے۔احتیاطاً یا دداشت کے طور پر لکھ رکھو۔'' میں نے بیاض اُٹھائی اور قلم دان لے کر بیٹھ گیا۔ارشاد ہوا:

ندانی نکتہ دین عرب را کہ گوئی صبح روش تیرہ شب را اگر قوم از وطن بودے محمد ندادے دعوت دیں بولہب را

ارشاد ہوا''مغرب کی لادینی لوتھر کی تحریک سے پیدا ہوئی۔ اس لیے کہ جب حصول افتدار کے جذبے نے کلیسا کی سیادت ختم کردی تو لازماً کسی الیمی اساس کی ضرورت پیش آئی حوقہ مول کے نظام اجتماع کو درہم برہم نہ ہونے دے۔ یہی ضرورت تھی جس نے اہلِ یورپ کو 170 دروطن سے نسل کی طرف مائل کیا۔ آگے چل کریہی وطنیت دہریت کا سبب بنی آگے مولانا

حسین احمداس سادہ سی بات کونہیں سمجھتے۔ وہ تاریخ سے ناواقف ہیں۔

میں نے عرض کیا، اب تو ایشیا میں اس قتم کی دھریت کا اثر پھیل رہا ہے۔ اخلاقی قیود کچھ تو ٹوٹ چکی ہیں اور کچھ ٹوٹتی جارہی ہیں۔ جنگ سے قبل نہ یہ ذوق عربانی تھا، نہ حسن کے مقابلے۔ ڈاکٹر جونز کا کہنا کہ یہ زمانہ مرگ قلب کا ہے کس قدر صحیح ہے۔ قلب ہی زندہ نہیں تو تزکیءَ ذات ہو، یا تظہیر سیاست، اس کی توقع بے سود ہے۔ سمجھ میں نہیں آتا وہ کیا نفسیاتی محرکات ہیں جن کے باعث انسانوں کے اخلاق اس طرح بدل گئے ہیں؟''

ارشاد ہوا'' یہ جنگ کا نتیجہ ہے۔ جنگ سے اگر ایک طرف صفات عالیہ کوتم یک ہوتی ہے تو دوسری جانب ادنی سے ادنی اور سفلی سے سفلی جذبات اُ بھر آتے ہیں۔ یوں بھی قبل اور خوں ریزی کا نتیجہ اجتماعی لحاظ سے ہمیشہ برا ہوتا ہے۔ قومیں بے دریغ ایک دوسرے پرظلم وستم کرتی ہیں۔ انسان جب بے دردی اور سفاکی کے ہولناک منظر اپنی آئکھوں سے دیکھتا ہے تو سمجھتا ہے زندگی نام ہے محض غلبہ و تغلب کا۔ اس میں کوئی اخلاقی قانون کام نہیں کرتا، نہ دنیا کسی اخلاقی نظام کے سہارے چل رہی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام نے جنگ پر پابندیاں عائد کردیں اور ایسے قوانین وضع کیے جن سے اخلاقی عالیہ کی حفاظت ہوتی ہے۔'' اللے میں نے عرض کیا آپ کا ایک شعر ہے:

باضعیفال گاہ نیروے پلنگال می دھند شعلہ شاید ز فانوس حباب آید بروں

اقبال کےحضور

 $\leftarrow$ 

120

یہاں بیعرض کردینا ضروری ہے کہ ڈاکٹر عاشق حسین بٹالوی نے اپنی کتاب اقبال کیے آخری دو سیال میں اس واقعے کوجس طرح بیان کیا ہے سیجے نہیں اور اس کی وجہ بیر کہ مصنف نے سنی سنائی باتوں یراعتبار کرلیا۔ یہاں بیعرض کردینا بھی ضروری ہے کہ مولوی صلاح الدین مرحوم، مدیر ادبی دنیانے مجھ سے ایک مرتبہ دریافت بھی کیا تھا کہ واقعہ کیا ہے۔ انھوں نے پورا واقعہ سنا تو ان کی اور بٹالوی صاحب کی شایداس سلسلے میں خط و کتابت بھی ہوئی۔ واقعہ بہرحال اسی طرح پیش آیا جس طرح میں نے بیان کیا ہے کہ نواب مظفر خان اور دوسرے حضرات غیرمتوقع طور پر جاوید منزل آئے، حضرت علامہ سے ملے، اپیل کے بارے میں مشورہ کیا، حضرت علامہ نے اس سے اختلاف کیا اور بہ سبب ضعف علالت پھرخواب گاہ میں آ کر بستر میں لیٹ گئے۔ مگر پیرحضرات ان کی اجازت سے دیر تک بیٹھے رہے اور پھرانتہائی غلط بیانی سے کام لیتے ہوئے .....جس پرحضرت علامہ نے فرمایا تھا''هذا 173 نان عظیم'' ..... ایک اعلان شائع کردیا کہ ہائی کورٹ کے فیلے کے خلاف پر یوی کوسل میں اپیل کے بارے میں جومشورہ ہوااس میں حضرت علامہ بھی شریک اور اپیل کے حق میں ہیں۔

بٹالوی صاحب لکھتے ہیں کہ نیازی صاحب اتفا قاُ وہاں موجود تھے ( حالانکہ میں اتفا قاُنہیں ، شب وروز وہاں موجود رہتا تھا)۔ پھر یہ کہ حضرت علامہ نے ان کے کان میں کہا پیشخص (یعنی وہ شخص جس کے متعلق خیال تھا کہ یونینسٹ مسلمان اراکین میں انہدام مسجد کی ذمہ داری سب سے بڑھ کراس پر عاید ہوتی ہے) یہاں کیوں آیاہے؟

حضرت علامہ نے ایبا ہرگزنہیں کہا اور نہ اس طرح چیکے سے میرے کان میں کچھ کہنا ان کے شایان شان تھا،خواہ انھیں ان کا آنا کیسا بھی نا گوار ہوتا۔

پھر جب حضرت علامہ نشست گاہ سے اُٹھ کرخواب گاہ میں تشریف لے گئے تو میں نے اٹھیں نہیں دیکھا،اس لیے کہ دیوار کی اوٹ تھی اور پیرحضرات ابھی برابر گفتگو کرر ہے تھے۔ میں سمجھا حضرت علامہ بھی گفتگو میں شریک ہیں۔ پھر جب حضرت علامہ خواب گاہ میں تشریف لے گئے تو مجھے طلب بھی نہیں کیا۔ یہی وجہ ہے کہ میں علی بخش سے بیر کہ کر رخصت لے چکا تھا کہ علی بخش دیر ہوگئی ہے، حضرت علامه سےمعذرت کردینا علی اصبح حاضر ہوجاؤں گا۔

چثم اوخورشید کورے دیدۂ او بے نے

۳- فلسفی را با سیاست دان بیک میزان مشنج ایں تراشد قول حق را حجت نااستوار ویں تراشہ قول باطل را دلیل محکیے

پيام سشرق

پھر بیسب سیاست دان ہی تو تھے جو حضرت علامہ سے مشورے کے لیے آئے تھے۔ ۳- سخن میں سوز الٰہی ہاں سے آتا ہے ہیچ چیز وہ ہے کہ پھر کوبھی گداز کرے ا قبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

حضرت علامہ نے میری بات سی تو فرمایا '' یہ کہنا کہ علاے اسلام ان حقائق سے بے خبر سے صحیح نہیں۔ وہ اس سلسلے میں بہت کچھ لکھ چکے ہیں۔ ان کی نظر ہر بات پڑھی۔ وہ تہذیب و تدن اور اجتماع وعمران کے مسائل سے غافل شے نہ علم وحکمت اور مابعد الطبعی افکار سے، جس میں قرآن مجید نے ان کی رہنمائی کی۔ یہ انھیں کا تو کہنا تھا کہ قرآن مجید خلاصۂ کا تنات ہے۔'' ارشاد ہوا'' قرآن مجید نے کہا ہے: شجر وحجرسب اللہ کی شبیح کرتے ہیں۔'' سے میں نے کہا ''دلیکن ہم ان کی شبیح نہیں شبیح سے۔'' میں نے کہا''دلیکن ہم ان کی شبیح نہیں شبیحے نہ ہے۔'' میں نے کہا''دلیکن ہم ان کی شبیح نہیں شبیحے نہ '' میں ان کی شبیح نہیں شبیحے نہ '' میں ان کی شبیح نہیں شبیحے نہ '' میں ہے کہا ''دلیکن ہم ان کی شبیح نہیں شبیحے نہ '' میں ان کی شبیح نہیں شبیعے نہیں شبیع نو نہیں شبیع نہیں شبیع نہیں شبیع نہیں شبیع نہیں شبیع نوان کی نوان ک

179 أمایا" سیج بے لیکن تم اس حقیقت کواس طرح سمجھوجیسے میں نے اسراد خودی میں لکھا ہے: سبزہ بر دیں نمو روئیدہ است

مرکب دین کهزادهٔ عرب است داغ یونانش برگفل منهید کے اس وقت مسکه بیر تھا کہ یونانیت کا داغ دھویا ہے۔''
میں وقت مسکه بیر تھا کہ یونانیت کا داغ دھویا جائے۔ اب جمیں فرنگیت کا داغ دھونا ہے۔''
میں نے کہا' جہم لوگ تو خود ہی گرفتار فرنگ ہیں۔ یوں بھی فرنگ سے بے تعلق رہنا کیسے بین نے کہا' جہی تو مغربی فلسفے کا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے ہیں آپ ایسانہ کرتے تو وہ فکا مطالعہ کیا ہے۔ لوگ کہتے کہاں سے آتے ؟''

 $\leftarrow$ 

ارشاد ہوا''لوگ جاہل ہیں۔ وہ بات نہیں سمجھتے۔ انھیں اپنے ماضی کی مطلق خرنہیں۔ وہ کیا جانیں افکار حاضرہ کی حقیقی قدر و قیمت کیا ہے کے یہ فلسفہ و حکمت تو خیر بڑی چیز ہیں، سیاست ہی کود کیے لو۔ مسلمانوں کے دلوں میں مغربی تصورات کا سکہ جم رہا ہے۔ اور تو اور یہ مولوی حسین احمد بھی گہ رہے ہیں کہ قومیں وطن سے بنتی ہیں۔''

پهر پچه آب ديده هو کراور پچه متاسفانه لهج ميں فرمايا:

"حق را بفریبد که نبی را بفریبد اس شخ..... که خود را مدنی خواند"

ارشاد ہوا'' پیشعر یونہی ہو گیا ہے۔ قابلِ اعتنانہیں۔''

180

پھر فر مایا'' ذرا خیال تو کرو۔ایک طرف دیو بند ہے اور درس حدیث، دوسری جانب میہ ارشاد کہ اقوام اوطان سے بنتی ہیں۔''

دو پہر ہوگئ علی بخش نے کھانے کا پوچھا۔ارشاد ہوا'' لے آؤ''

حضرت علامہ چاہتے تھے میں بات کیے جاؤں۔انھوں نے کروٹ لی، حقے کا کش لگایا اورمسلمانوں کے ذہنی انحطاط پر تبصرہ کرنے لگے۔فر مایا'' ذہنی اضمحلال پیدا ہوا تو تہذیب جدید کے مقابلے کی تاب بھی نہ رہی۔''

برشادہوا''ہندہویا بیرون ہند، ہر کہیں ایکسی کیفیت ہے۔ زندگی کے آثار کہیں نظر نہیں آتے۔'' مطلب بینھا کہ عالم اسلام میں کسی ایسی تحریک کے آثار نظر نہیں آتے جس سے اس کے زوال وانحطاط کا سد باب ہوسکے کہ

میں نے عرض کیا''شاہ فاروق کی شادی ہوئی، مگر بیساری تقریب مغربی رسم ورواج کے مطابق ادا کی گئی۔ شیخ الازھر<sup>9</sup> کی حمیت دینی کے افسانے یوں تو بہت سننے میں آئے تھے، کیکن وہ بھی اس تقریب میں شریک تھے اور ایک لفظ تک اس کے خلاف نہیں کہا۔ تصویریں دیکھیے تو معلوم ہوتا ہے کسی فرنگی شنراد ہے کی رسم کتخدائی ادا ہور ہی ہے۔''

وا''جب کوئی قوم گر جاتی ہے تو اس کا یہی حال ہوتا ہے۔ میں نے جاوید نامہ کا سمان اپنی قوت تخلیق کھوکر دوسروں کی تقلید پراتر آئے ہیں:

تاز ہ اش جز کہنئہ افرنگ نیست

اقبال کے حضور

# چهارشنبه: ۹ رفروری

سہ پہر ہورہی تھی کہ میں حاضر ہوا۔ حضرت علامہ کو افسوں ہے شہید گئج کے سلسلے میں مسلمانوں کو برابر دھوکا دیا جارہا ہے، حالانکہ ضرورت اقدام کی ہے، کوئی ایسا اقدام جس سے مسلمانوں کی جعیت مضبوط ہوتی۔

183 فرمایا''ہماری حالت تو جو ہے سو ہے، کیکن اس انگریزی حکومت کو دیکھیے جسے'ڈیما کر لیمی' اور رائے عامہ کے احتر ام کا دعویٰ ہے۔ اگر'ڈیما کر لیم' کی یہی شان ہے جس کا ثبوت حکومت دے رہی ہے تو ایسی'ڈیما کر لیم' کسی شریف قوم میں پرورشنہیں پاسکتی۔''

ارشاد ہوا' دمغرب کا نظام مدنیت روبہ انحطاط ہے۔ ہٹلر ہی کود کھولواس کی آمریت سے کلیسا بھی محفوظ نہیں رہا۔ اعالم اسلام میں بھی ہڑے ہڑے متبداور جبار وقہار گزرے ہیں، لیکن اس قسم کی مطلق العنانی کی مثال توان کے بہاں بھی نہیں ملتی۔ اخیس بھی اتنے اختیارات حاصل نہیں تھے۔'' حضرت علامہ رُک رُک کر با تیں کررہے تھے۔ میں حتی الوسع کوئی سوال نہ کرتا۔ مطلب یہ تھا اخیس آرام ملے۔ انھوں نے دوایک بار بچوں کا پوچھا۔ دوایک بارعلی بخش آیا، چلم بدلی، دواکھلائی اور پاؤں داہنے لگا۔ حضرت علامہ نے کروٹ لی۔ شاید تھوڑی دیر کے لیے سوگئے۔ دواکھلائی اور پاؤں داہنے لگا۔ حضرت علامہ نے کروٹ لی۔ شام ہوچکی تھی۔ قرشی صاحب کا انتظار تھا۔ وہ آگئے ، پھر راجا صاحب۔ شام ہوچکی تھی۔ قرشی صاحب کا انتظار تھا۔ وہ آگئے تو حضرت علامہ نے طبیعت کا حال بیان کیا۔ پھر شہید گئے ، اپیل اور یوٹینسٹ پارٹی کی باتیں چل نگلیں۔ حضرت علامہ سنتے اور محظوظ ہوتے رہے۔





ا قبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

چندمنٹ خاموثی رہی۔حضرت علامہ نے حقے کے دوایک کش لیے۔علی بخش چائے لے آیا۔حضرت علامہ نے جھے۔ کہنے آیا۔حضرت علامہ نے چائے گے۔ آیا۔حضرت علامہ نے چائے پی، کچھ آ رام فرمایا، پھر ارشاد ہوا''مسٹر ہیوم ھے آئے تھے۔ کہنے گئے،کسی صوفی بزرگ کا پتا دیجیے۔ میں نے کہایہ تو ذرامشکل سی بات ہے۔ ہماری عمر گزرگئ،کوئی مرد کامل نہ ملا۔

فرمایا دمسٹر ہیوم کہتے ہیں پروفیسر میسے نوں نے خودان سے کہا تھا کہا گروہ حلاج کی تحریریں نہ پڑھتے تو دھریہ ہوجاتے۔ میں نے بہتے ہوئے کہا: ہمارا بھی شاید یہی حال ہوتا، لیکن ہماری 185 وی نے کی۔ آپ غزالی پڑھ رہے ہیں۔ آپ یہ بات غزالی سے حاصل کر لیجیے۔''لا حضرت علامہ یہ کہ کر خاموثی ہوگئے۔ معلوم ہوتا تھا ان کا ذہن کسی گہر نے فکر میں ڈوب گیا ہے۔ پھر جب چند منٹ کے بعد 'یااللہ' کہتے ہوئے ذرا سیدھے ہوکر بیٹھ گئے اور حقے کے دو ایک شعر تو نہیں ہوا؟'' وئی شعر تو نہیں ہوا؟'' فی باید میں نے اس خیال سے کہ مجھے پچھ کہنا چا ہے، عرض کیا در کوئی شعر تو نہیں ہوا؟'' فی باید میں ''

شہیر گئے کا ذکر آگیا۔ ارشاد ہوا''مرافع کے حامی ٹال مٹول کررہے ہیں۔ ان کی مرضی ہے مسلمان خاموش رہیں، لیکن اس کی بجائے کہ اس خاموش کی کوئی قیمت ادا کریں، اُلٹا ان سے چندہ وصول کررہے ہیں۔ یہ چندہ نہیں ہے، جرمانہ ہے۔ عجیب بات ہے مسلمان نقصان اُٹھا کیں اور جرمانہ بھی ادا کریں۔''

پھر بڑے دکھ بھرے لہجے میں فر مایا ''مسلمان بھی کیا سادہ لوح میں اور انھیں ہمدرد بھی ملے ہیں تو کیسے بے درد! کیسے شاطر!''

حضرت علامہ بڑے رنجیدہ خاطر تھے۔ قدرے سکوت کے بعد پھر فر مایا'' تعجب ہے ان لوگوں کی منافقت پر!'' اور پھر بعض کا نام لے کر کہنے لگے''ان کی منافقت میں خلوص بھی ہے۔ کیسے خلص منافق ہیں بیلوگ!''





 $\leftarrow$ 

### جمعرات: ۱۰رفروری

ابھی دو پہرنہیں ہوئی تھی کہ حاضر خدمت ہوگیا۔ خیریت مزاج پوچھی تو باتوں میں معلوم ہوا کہ پرسوں مولوی مجمعلی لی ملنے آئے تھے۔ دیر تک بیٹے اور اپنی محبت اور مودت کا یقین اور مودت کا یقین استے رہے۔ یہ بھی پتا چلا کہ دولتانہ کے بھی آئے تھے۔ بظاہر عیادت کے لیے، مگر اصل مدعا ملک کے ایسا ہوا تو شورش کا اختال الا ہور میں ہورہا ہے۔ ایسا ہوا تو شورش کا اختال ہے۔ آپ جناح کو اطلاع کرد یجیے۔ "

دولتانہ سے حضرت علامہ کا ذہن یونینسٹ پارٹی اور یونینسٹ پارٹی سے دیوبند کی طرف منتقل ہوگیا۔ مسلمانوں کی رہنمائی نہ ارباب سیاست کررہے ہیں نہ ارباب مدہب۔ یہ کیا بات ہے؟ شاید یہی احساس تھا جس کے ماتحت فرمایا '' کیوں نہ مولوی حسین احد اور ان کے طرف داروں سے کہ دیا جائے کہ ہم قومیت کے مسئلے پر گفتگو کے لیے تیار ہیں، لیکن مدار بحث قرآن وسنت ہوگا۔'

پھر فرمایا''یوسف سلیم چشتی کہاں ہیں؟ انھوں نے تحریک و ہابیت پرمضمون کیوں نہیں لکھا؟ اگر لکھیں تو مجھے دکھا دیں۔''<sup>مع</sup>

صحت مزاج اور دواؤں کے سلسلے میں طبتی مرکبات کا ذکر آگیا۔ خمیرہ گاؤ زبان اور دواء المسک کی تعریفیں ہونے لگیں۔ اتفاقاً اسی وقت علی بخش دوا المسک کی ایک خوراک جمچے میں لیے آگیا۔ حضرت علامہ نے بڑے مزے لے لیے کر دوا کھائی اور کہنے لگے''بڑا افسوس ہے جکیم صاحب نے اس کی مقداراتنی کم رکھی ہے۔۔۔۔۔نہ چارنہ چھ، فقط دو ماشے۔''

پھر فرمایا'' قرشی صاحب آج شام ذرا جلدی تشریف کے آئیں۔ کچھ وقت نکال لیس تاکہ دواؤں اور ان کے استعال کا ایک نقشہ تیار ہوجائے۔''



۱۸۸

 $\leftarrow$ 

# حواشي

- ١- مرحوم امير جماعت احديد، لا بور-
  - ۲- مرحوم نواب احمد یارخال۔
- "- کیگویا یونیسٹ پارٹی کی طرف سے اعلان جنگ تھا۔ خیال تھا قائداعظم اس دھمکی سے مرعوب ہوجا ئیں گے۔ حضرت علامہ بھی اسے خاطر میں نہیں لائے ، بلکہ ان کا بیاصرار بڑھر ہاتھا کہ لیگ کا اجلاس لا ہور علی میں ہونا چاہیے، گوان کی زندگی میں ایسا نہ ہوسکا۔ پھراس ملا قات سے بیہ بھی مطلب تھا کہ اس فتم مطلب تھا کہ اس فتم کی طلب تھا کہ اس فتم کی طلب تھا کہ اس فتم کی طلب تھا کہ اس فتم کی سے شاید ہیہ بھی معلوم ہوجائے کہ حضرت علامہ کی رائے اس باب میں کیا ہے ، یا بیہ کہ ارباب لیگ کس فکر میں ہیں؟
- جیسا کہ راقم الحروف اس سے پہلے لکھ چکا ہے حضرت علامہ تح کی اہلِ حدیث اور تح کی وہابیت میں فرق کرتے تھے۔علما ہے اہلِ حدیث کی خدمات کے وہ دل سے قائل تھے اور ان کا ذکر ہمیشہ دلی احرام سے کرتے وہابیت ان کے نزد یک وہ غلط فرقہ بندی تھی جس کے متشد دانہ عقاید اور تنگ نظری نے سیاست میں ایک نہایت غلط روش اختیار کرر تھی تھی۔ پھر اس روش کی ایک تاریخ بھی ہے۔ لہذا اوسف سلیم چشتی جب ایک بار حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بعض سیاسی اور مذہبی خیالات کے پیشِ نظر اس تح کیک پر گفتگو کرنے لگے تو حضرت علامہ نے فر مایا: کیا اچھا ہو جو آ پ اس موضوع پر ایک مضمون لکھ دیں۔ لیکن چشتی صاحب معلوم نہیں کہاں غائب ہوگئے۔ نہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ نہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے ۔ نہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے ، نہ صفمون لکھ دیں۔ لیکن چشتی صاحب معلوم نہیں کہاں غائب ہوگئے ۔ نہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے ، نہ صفمون لکھا۔
  - ۵- Mr. Hume ، شایداس زمانے میں حکومت پنجاب کے سیرٹری۔
  - ۲- یول بھی کہ مسٹر ہیوم عیسائی تھے اور ہمیں معلوم ہے کہ سیحی علم کلام، لہذا بورپ کے مذہبی دل و دماغ پر
    غزالی کا اثر نہایت گہراہے۔





# جمعة المبارك: اارفروري

 $\leftarrow$ 

آج عيدهي،عيدالاضحل\_

نمازعید ہے واپس آیا تو میں نے عزیزی نصیر کسے کہا'' حضرت علامہ کی خدمت میں ہو آئیں۔ بیفریضہ ابھی ادا ہو جانا جا ہے۔''

سلامت بھی ساتھ تھے۔ جاوید منزل پہنچ اور صحن میں داخل ہوئے تو اول علی بخش کوعید کی مبارک باد دی۔ مصافحہ کیا، بغل گیری ہوئی، پھر حضرت علامہ کا حال پوچھا۔ علی بخش نے کہا دی۔ مصافحہ کیا، بغل گیری ہوئی، پھر حضرت علامہ کا حال پوچھا۔ علی بخش نے کہا در اللہ کا فضل ہے۔ اچھے ہیں۔ ملک برکت علی، تع غلام رسول خال ہے اور شیخ عظیم اللہ ہے۔ 188 ۔ ہی ہیں۔عید کی مبارک بادد سینے آئے تھے۔''

سلامت نے کہا'' ہم بھی اسی غرض ہے آئے ہیں۔اگر گفتگونجی نہیں تو حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوجا ئیں؟''

على بخش نے كہا'' شوق سے ليك ہى كى باتيں ہور ہى ہيں \_'

ہم لوگ کمرے میں داخل ہوئے تو حضرت علامہ کو ہشاش بشاش پایا۔عید کی مبارک باد دی۔صحت کا پوچھا۔حسبِمعمول فر مایا'' الحمدللّٰہ ۔اچھا ہوں۔''

ملک صاحب اور خال صاحب سے دیرینہ نیاز حاصل تھا۔ ان سے بھی مبارک بادعرض کی گئی اوروہ بھی بڑے تپاک سے پیش آئے۔ یوں سلسلۂ گفتگو چندمنٹ کے لیے منقطع ہوگیا۔
لیکن پھر جب ہم خاموثی سے اپنی جگہ پر بیٹھ گئے تو حضرت علامہ نے خال صاحب کو مخاطب
کرتے ہوئے فرمایا''آپ کا بیہ خیال غلط ہے کہ یونینسٹ پارٹی لیگ کے اجتماع پر اس لیے مصر
ہے کہ جناح قانون شکنی کی مخالفت کریں گے، لیگ کی اکثریت ان کا ساتھ دے گی، لہذا مسلمان لیگ سے بدطن ہوجائیں گے اور کامیا بی یونینسٹ پارٹی کوہوگی ہے میری رائے اس کے مسلمان لیگ سے بدطن ہوجائیں گے اور کامیا بی یونینسٹ پارٹی کوہوگی ہے میری رائے اس کے مسلمان لیگ سے بدطن ہوجائیں گے اور کامیا بی یونینسٹ پارٹی کوہوگی ہے میری رائے اس کے مسلمان لیگ سے بدطن ہوجائیں گے اور کامیا بی یونینسٹ پارٹی کوہوگی ہے میری رائے اس کے مسلمان لیگ سے بدطن ہوجائیں گئی گ



 $\leftarrow$ 

ہیں بہت خوب ہے۔ مگر خواجہ صاحب! آپ ان اشخاص، یاشخص کا نام کیوں نہیں لے دیتے جنھوں نے ، یا جس نے ایسا کیا؟ کیوں نہ مسلمان جان لیں ان کے یہ ہمدر داور بہی خواہ ہیں کون؟'' علی کی نے ، یا جس نے ایسا کیا؟ کیوں نہ مسلمان جان لیں ان کے یہ ہمدر داور بہی خواہ ہیں کون؟'' علی کی خواجہ صاحب خاموش رہے۔ انھوں نے حضرت علامہ کی بات کا کوئی جواب نہیں دیا جیسے سب کومعلوم ہے کہ مسجد کیوں اور کس کے ایما پر گرائی گئی۔

پھر مجھ سے فر مایا'' کوئی خبر ہے؟''

میں نے عرض کیا''خبرتو کوئی نہیں ہے بجزاس کے کہ کہیں نہ کہیں بلوہ ہوجاتا ہے۔' اس پر فرمایا''آج باجے کا سوال ہے،کل قربانی کا جھگڑا۔ ان سب باتوں کا مطلب سواے اس کے اور کیا ہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں بربنائے قومیت کوئی اتحاد ممکن نہیں۔'' ارشاد ہوا'' ہندوقومیت کا وجود بھی براے نام ہے۔ اگر آج ہندوؤں میں مہاراشٹر کی 195۔۔۔۔۔ کا خیال پیدا ہور ہا ہے تو آپ لوگ دیکھیے گاکل اتحاد بنگال کا مطالبہ ہوگا۔''

میں نے عرض کیا'' آپ کا ارشاد کیا ہیہ ہے کہ از روے سیاست ہندوستان میں صرف مسلمانوں ہی کی حیثیت ایک قوم کی ہے؟''

فرمایا'' بے شک۔ ہندوایک قوم نہیں ہے، بلکہ کئی ایک قوموں کا مجموعہ ہے اتحاد ہند کا خیال بیرونی حملوں سے ڈر کا پیدا کردہ ہے۔ جب تک بیدڈر باقی ہے اتحاد کی کوششیں جاری رہیں گی۔لیکن جس طرح بورپ کا اتحاد بالآ خرٹوٹا، ہندوستان کی تقسیم بھی یقینی ہے۔ اکبر کی کوشش تھی کہ ہندوستان متحد ہوجائے، مگر اس سے اور زیادہ افتر اق پیدا ہوا ہے عالمگیر کو بھی اس کوشش میں ناکامی ہوئی۔ایک کوشش وطنی تھی، دوسری سیاسی۔''ک

پھر پورپ کی تقسیم کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا ''میں بارہا کہ چکا ہوں اس کی ابتدا لوکھر سے ہوئی۔ لوکھر کے ہاتھوں جب کلیسا کی سیادت ختم ہوئی تو اس سیاست کا بھی خاتمہ ہوگیا جس نے پورپ کو متحد کر رکھا تھا، لہذا قدرتی بات تھی کہ اقوام پورپ کو کسی نئی اساس سیاست کی جبچو ہوتی۔ اس جبچو نے ان کی توجہ وطن اور نسل کی طرف منتقل کر دی۔ آخر الامرز مین اور رنگ بنا سیاست تھہری۔ یوں جغرافی قومیت اور وطنیت کا ظہور ہوا، قومیں اور ملک وجود میں آئے اور سیاست تھہری۔ یوں جغرافی قومیت اور وطنیت کا ظہور ہوا، قومیں اور ملک وجود میں آئے اور مذہب ایک اُمر ثانوی رہ گیا۔ لیکن قوموں اور ملکوں کا وجود جب ہی قائم رہتا کہ ان کی طاقت فرجب ایک اُمر ثانوی رہ گیا۔ لیکن قوموں اور ملکوں کا وجود جب ہی قائم رہتا کہ ان کی طاقت فرجب ایک اُمر ثانوی رہ گیا۔ لہذا اقوام پورپ برابراس کوشش میں گئی رہیں کہ جس طرح بھی بن

I

0

<

:

ا قبال کے حضور

\_1911t191r -L

۸- جےنسلیت اور جغرافی وطنیت پہلے ہی سے ہوا دے رہی تھی۔ حضرت علامہ نے لوتھر کی تحریک ، اس کے سیاسی پہلو اور اہلِ مغرب کے اخلاق و معاشرت اور مذہبی زندگی میں جو انقلاب پیدا ہوا اس کا تجزیہ جس خوبی سے کیا ہے اس کے لیے ملاحظہ ہوان کا عہد آفرین خطبہ صدارت لیگ کے اجلاس اللہ آباد میں ، نیز ان کے مکتوبات ، متفرق تحریریں اور کلام۔

حضرت علامہ کے مرض کی ابتدابھی سوبوں میں دہی کے استعال سے ہوئی۔

تحکیم فقیرمجر چشتی مرحوم حضرت علامہ کے احباب میں سے تھے۔اسراد خودی کا پہلانسخہ انھیں کے اہتمام سے شاکع ہوا۔تکیم صاحب مرحوم کوطب میں جومہارت حاصل تھی اس کے علاوہ خطاطی کے بھی ماہر تھے۔طبیعت کے بڑے شگفتہ، بڑے بذلہ شنج، بڑے وضعدار اور احباب نواز تھے۔ان کی ذات بھی ایک انجمن تھی۔وچھووالی میں مطب کرتے۔ ہندوؤں میں بھی برے ہردلعزیز تھے۔



 $\leftarrow$ 

## سه شنبه: ۵ارفروری

حضرت علامہ فرماتے ہیں''مرزا دین محمد کے دماغ میں فتور تھے۔ بیشخص سمجھتا ہے اس کا تعلق ارواح سے تھے۔''

میں نے عرض کیا ''اب میں سمجھاکل آپ ان کی باتوں سے کیوں آزردہ خاطر ہورہے تھے۔''

199

7 جم میں چاشت سے پہلے ہی حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوگیا تھا۔ کئی

ہا تیں مشورہ طلب تھیں۔حضرت علامہ کا مزاج بفضلہ تعالیٰ نہایت شگفتہ ہے۔مرزا دین محمہ کے

ہارے میں ہنس ہنس کر گفتگو کرتے رہے: یہی دماغ کا فتور، ارواح سے تعلق، جنات کی تسخیر،

بارے میں ہنس ہنس کر گفتگو کرتے رہے: یہی دماغ کا فتور، ارواح سے تعلق، جنات کی تسخیر،

نذرو نیاز، غرض کہ جملہ خرافات جواس سلسلے میں اکثر سننے میں آتی ہیں۔ پھر ذرا دم لے کر حقے

نذرو نیاز، غرض کہ جملہ خرافات جواس سلسلے میں اکثر سننے میں آتی ہیں۔ پھر ذرا دم لے کر حقے

کاکش لیا اور تکھے کے سہارے کمر طیک کی تو میں نے ذاتی معاملات کا ذکر چھیڑ دیا۔ فرمایا

''طلوع اسلام کا کیا ہوا؟''

میں نے عرض کیا'' شاید دہلی ہی سے شائع ہو۔''

قدرے خاموثی رہی۔ حضرت علامہ چاہتے تھے طلوع السلام لا ہور سے شائع ہو، گریہ دیکھتے ہوئے کہ ایسا کوئی امکان نہیں اس سلسلے میں کوئی سوال نہیں کیا۔ لہذا گفتگو کا رنگ بدل گیا۔ حضرت علامہ نے عزیزی منیر کے تقرر پر مکرر اظہار مسرت فرمایا اور مستقبل کے بارے میں مزید تسلی دلائی۔

میں نے صحت کا پوچھا تو ارشاد ہوا'' دوا المسک کا استعال شروع ہے۔ نیندالبتہ بہت کم آتی ہے۔ جوشاندہ پیتا ہوں تو بڑا فائدہ ہوتا ہے کے دمہ رُک جاتا ہے۔''

ارشاد ہوا''جناح نے مرزامحود احم<sup>س</sup> کا خط مجھے بھیج دیا ہے۔مرزا صاحب کہتے ہیں: ہاری جاعت میں روز افزوں اضافہ ہور ہا ہے، اگر آپ نے ہمیں لیگ میں شامل نہ کیا تو

 $\leftarrow$ 

مجبوراً کانگریس میں شمولیت کرنا پڑے گی۔"

ابين كرتى "

میں نے عرض کیا''آپ کی کیارائے ہے؟''

فرمایا" رائے کا کیا سوال ہے؟ لیگ میں شامل ہوں یا کا نگریس میں، ہم ان کی شمولیت کو کئی اہمیت نہیں دیتے۔ جو جی چاہیں کریں۔ دریافت طلب اُمریہ ہے کہ مرزا صاحب کے لزدیک ہم مسلمان میں یا نہیں؟ اگر ہیں اور انھیں بھی اسلام کا دعویٰ ہے تو پھر لیگ یا کا نگریس میں شرکت اور عدم شرکت کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ انھیں بہر حال لیگ میں شامل ہونا چاہیے۔لیکن مرزاصاحب تو لیگ اور کا نگریس سے سودا کرنا چاہتے ہیں اور بیاس اُمر کا ثبوت ہونا چاہیے۔لیکن مرزاصاحب تو لیگ اور کا نگریس سے سودا کرنا چاہتے ہیں اور بیاس اُمر کا ثبوت ہونا چاہیے۔ لیکن مرزاصاحب تو لیگ اور کا نگریس سے سودا کرنا چاہتے ہیں، یا ہمیں مسلمان نہیں ہے کہ یا تو بحثیت ایک جماعت وہ مسلمان نہیں سے کہ یا تو بحثیت ایک جماعت تو ہماری تکفیر سے میں نے بہر حال جناح کولکھ دیا ہے کہ اس قتم کے خطوں کا کوئی جواب نہ دیں۔''

فرمایا'' بیڑھیک ہے، لیکن مسلمانوں کے نزدیک اس کا جرم بیہ ہے کہ وہ ان لوگوں کو مسلمان، بلکہ بہترمسلمان مجھتی ہے جومسلمانوں کی تکفیر کررہے ہیں۔'' میں

شہید گنج کی باتیں ہونے لگیں: ۱۹۳۵ کا ہنگامہ اور اب مسلمانوں کی خاموثی ، بالخصوص مولانا ظفر علی خان کی۔ ہر کہیں گومگو کی سی حالت ، ہندوؤں اور سکھوں کا احساس تفوق ، پریوی کونسل میں اپیل کا ڈھونگ ، یونینسٹ یارٹی کے ہنچکنڈ ہے۔

میں نے عرض کیا" اگر مسلمان قانون شکنی پر آ مادہ ہوجا کیں اور ہمارے ارباب سیاست قید وبند
کی شختیاں گوارا کرلیں تو کیا اس سے ہندوؤں اور انگریزوں دونوں کی آ تکھیں نہیں کھل جا کیں گی؟"
فرمایا" کیوں نہیں۔ میری رائے میں قانون شکنی ہی وفت کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ قانون شکنی کے نتائج قوم کے لیے نہایت اچھے ہوں گے۔ لیگ کو بھی اپنی کمزوری کا احساس ہے۔ لیکن میں تو جناح کو یہی مشورہ دوں گا کہ قانون شکنی کی تحریک ہی ہماری یاس اور بے دلی کا واحد علاج ہے، بلکہ میری صحت نے اجازت دی تو میں خود بھی اس میں شرکت کروں گا۔"
قانون شکنی سے تحریک خلافت اور تحریک خلافت کی ناکامی سے مسلمانوں میں جو انتشار پیسلا اس پر اظہار افسوس ہونے لگا۔ اس تحریک کی ناکامی کا ایک بہت بڑا سبب تو بی تھا کہ اس

اقبال کےحضور 4+1

 $\leftarrow$ 

میں اسی آیت کے بعد اس کی صراحت کی گئی ہے۔''<sup>سل</sup>

فرمایا'' جمھارا اشارہ کیا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اس سوال کی طرف ہے کہ اے الله! تومردول كوكيسے زنده كرتا ہے؟"

میں نے عرض کیا''جی ہاں اسی سوال کی طرف''

ارشاد ہوا''اللہ تعالی نے مکیف کا جواب صرحن سے دیا اور صرحن کا ترجمہ عام طور سے یہ کیا جاتا ہے کہ جانوروں کی تکہ بوٹی کردو۔لیکن صرحن کے اس ترجے سے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے ان کی تکہ بوٹی کردی، ان کا ایک ایک جز ایک ایک پہاڑ پر رکھ دیا اور اٹھیں پکارا تو وہ دوڑتے ہوئے ان کے پاس آ گئے' کیف کا مسلم طلنہیں ہوتا۔ ہاں اگر <del>صرص</del>ن ا سرمعنی ہیں سدھانا، راہ پر لگانا تو پھر تشکیم کرنا پڑے گا کہ' کیف کا جواب مل گیا <sup>سالے</sup> فلسفیانہ ۔ سے بہرحال مسکلہ بیہ ہے کہ جواہر کی وہ ترکیب جوعبارت ہے وجود انسانی سے کیا ایک د فعہ بکھر کرعلی حالہ پھر بھی قائم ہوسکتی ہے؟ سائنس کا جواب اس سلسلے میں اگر مثبت نہیں تو منفی بھی نہیں ہے۔اس کے امکان سے بہر حال اٹکار نہیں کیا جاسکتا۔''<sup>18</sup> میں نے عرض کیا''لیکن اس میں ایک بات غورطلب ہے۔''

فرمایا" کیا؟"

'' یہ کہ خلق اول تو ایک حقیقت ہے <sup>لا</sup> انسان خود وجود میں آیا۔ دوسروں کو وجود میں آتا دیکھتا ہے۔لیکن خلق آخر کافہم نہایت مشکل ہے،جبیبا کہ آپ نے خود بھی ارشاد فر مایا ہے۔''<sup>کیا</sup> فرمایا" کسے؟"

''آپ کا ارشاد ہے قرآن یاک نے اس حقیقت کو مختلف مثالوں سے سمجھایا ہے، مثلاً ز مین کا مردہ ہوکر پھر روئیدگی حاصل کرنا۔قرآن پاک نے بیمثال پیش کی اور فرمایا: تحذیلات الْمُحُرُوجُ ﴾ ليكن سوال بيہ ہے كہ بيمل كيسے اور كہاں رونما ہوتا ہے؟''

ارشاد ہوا''حیاتی اعتبار سے تو ہم یہی کہیں گے کہ خلق اول کاعمل بطن مادر میں رونما ہوتا ہے۔ آ گے چل کر عالم کا کنات اس کا جولاں گاہ بنتا ہے <sup>ولے پھر</sup>اس کے لیے موت ہے، ایک گوشئہ زمین اورجسم کا انحلال وانتشار لیکن اس کے باوجوداس کی وحدت قائم رہتی ہے،لہذا وہ صل کرتا ہے۔ بالفاظِ دیگر بطن مادر کی طرح بطن مرقد میں بھی ایک عمل رونما ہوتا

 $\leftarrow$ 

چائے ختم ہوئی تو حضرت علامہ نے کچھ دیر آرام فر مایا، کیکن معلوم ہوتا ہے وحدت حیات کا خیال ان کے ذہن میں گھوم رہا تھا۔ ارشاد ہوا''وحدت حیات کا تصور کتنا مشکل ہے۔ بیاً مر کہ باوجود انفرادیت کے افراد کی مثال نفس واحدہ کی ہے، آسانی سے مجھ میں نہیں آتا ک<sup>سی</sup> اس کا سمجھنا بڑا دشوار ہے۔''<sup>20</sup>

فرمایا''برگساں نے اس وحدت کے پیشِ نظر افراد کے باہمی تعلق کو لاسکی <sup>۳۹</sup> کے ہے تعلق سے تعبیر کیا ہے۔''

میں نے عرض کیا'' بہ تشبیہ تو بڑی خوب ہے، لیکن برگساں کے متعلق ایک خیال بہ بھی تو ہے.....معلوم نہیں صحیح یا غلط .....کہ اس کا فکر خالصاً فلسفیانہ نہیں، بلکہ شاعرانہ بھی ہے۔''

ارشاد ہوا" یہ خیال اس لیے پیدا ہوا ہے کہ موجودہ زمانے میں وہی ایک شخص ہے جس حمال حیاتی مباحث پر گہراغور وفکر کیا ہے۔ یوں بھی قدرت نے اداے مطلب کے لیے اسے میں خاص ملکہ دیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی تحریر بڑی شگفتہ اور ساحرانہ ہے۔ استعارہ تو اسے فوراً سوجھتا ہے۔ بہر کیف لاسکی کی تشبیہ سے اسے یہ کہنا منظور ہے کہ انسان محض جسم نہیں جیسا کہ ماد مین کا خیال ہے، نہ جسم سے محدود جیسا، کہ ہم محسوس کرتے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ جسم نے ہماری ذات کے اردگر دجو حصار تھینچ رکھا ہے وہ اس کے شخص کا اختیاری مظہر ہے۔ '' کسل میں نے ہماری ذات کے اردگر دجو حصار تھینچ رکھا ہے وہ اس کے شخص کا اختیاری مظہر ہے۔ '' کسل میں نے کہا'' پیرس میں جب آپ نے برگسال سے ملا قات کی اور گفتگو ہوئی تو کیا اس کی کوئی یا دواشت بھی لی گئی تھی ؟''

فرمایا''امراؤ سنگھ<sup>۳۸</sup> میرے ساتھ تھے۔ گفتگو بھی آٹھیں کے توسط سے ہوتی رہی اوراٹھی نے اسے قلم بند بھی کیا، مگراس برے طریق سے کہ بعد میں آٹھیں خود بھی اپنی تحریر کا پڑھنامشکل ہو گیا۔'' ارشاد ہوا''اس گفتگو میں برکلے کے متعلق بھی خوب خوب باتیں ہوئیں۔ برکلے ک اہمیت موجودہ زمانے میں بہت زیادہ بڑھ گئی ہے۔''<sup>99</sup>

پھر فر مایا''اس گفتگو کاملخص مشہور فن کار ..... بھی کو بھیج دیا گیا تھا،معلوم نہیں وہ کہیں موجود بھی ہے یا ضائع ہو گیا۔''

<

7

 $\leftarrow$ 

### حواشى

ا- لیعنی وہ مجلّہ جس کا اجراراقم الحروف نے ۱۹۳۵ میں دہلی سے کیا اور جو ۱۹۳۲ میں لا ہور منتقل ہوا، مگر جس کی اشاعت جاری نہ رہ سکی۔

احباب دہلی کی کوشش تھی کہ اس مجلے کا مکرراجرا ہو۔انھوں نے ایک مجلس ہی قائم کی اور حکیم احمد شجاع صاحب کولکھا کہ اس سلسلے میں مجھ سے گفتگو فرما ئیں۔ میں حکیم صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ متعدد نشتیں ہوئیں۔ بالآخر سلسلہ گفتگو ٹوٹ گیا۔ بنا ہے اختلاف اُصولی تھی۔مجلس کی رائے تھی کہ پہنا ہے کارباب اقتدار، لیعنی یونینٹ پارٹی کے خلاف کچھ نہ لکھا جائے، اگر مجبوراً لکھنا بھی پڑے تو باحتیاط اور ہر طرح کی مصلحت کا لحاظ رکھتے ہوئے اور ختم نبوت کا تو ذکر تک نہ آئے (حالا لکہ بیالل باحتیاط اور ہر طرح کی مصلحت کا لحاظ رکھتے ہوئے اور ختم نبوت کا تو ذکر تک نہ آئے (حالا لکہ بیالل بیا برچہ دبلی سے شائع ہوا تو اس کے دومضامین ''لیگ پارلیمنٹری بورڈ'' اور د ختم نبوت' کے بارے پہلا پرچہ دبلی سے شائع ہوا تو اس کے دومضامین ''لیگ پارلیمنٹری بورڈ'' اور د ختم نبوت' کے بارے میں کہیں اشار تا، بینی ذاتی گفتگوؤں میں اور کہیں صراحناً، مثلاً روز نامہ انقلاب میں راقم الحروف کو مشورہ دیا گیا کہ نظر برحالات ان مسائل کو چھیڑنا خلاف مصلحت ہے۔ گویا دبلی سے لا ہورآ کر مجھ پر بیا حقیقت منکشف ہوئی کہ زبان سے لوگ پچھ بھی کہیں عملاً ارباب افتدار کے ساتھ ہیں۔فضا ناسازگار حقیقت منکشف ہوئی کہ زبان سے لوگ پچھ بھی کہیں عملاً ارباب افتدار کے ساتھ ہیں۔فن ناسازگار حقیقت منکشف ہوئی کہ زبان سے لوگ پچھ بھی کہیں عملاً ارباب افتدار کے ساتھ ہیں۔فن ناسازگار حقیقت منکشف ہوئی کہ دبان میں عملاً عامہ کو بھی افسوس تھا۔

اس دوران میں پرویز صاحب بھی آ زادانہ طلوع اسلام ہی کے نام سے اس مجلّے کی اشاعت کا اہتمام کررہے تھے جو حضرت علامہ کی وفات کے بعد دہلی سے شائع ہوا۔لیکن میہ طلوع اسلام کا دور جدید نہیں تھا، بلکہ ایک نیا طلوع اسلام جو دہلی سے کراچی اور کراچی سے بالآخر لا ہور منتقل ہوگیا اور اب تک شائع ہور ہاہے۔

- ۲- گل گاؤزبان کے جوشاندے ہے۔
- ۳- جواس زمانے میں بڑی سرگرمی ہے یہ کوشش کررہے تھے کہ مذہبی اور سیاسی دونوں پہلوؤں ہے اپنی جماعت کی الگ تھلگ حیثیت منوالیں۔
- ۷- لاہوری جماعت کا ایک طرف تو میہ کہنا تھا کہ اسے بحث ہے تو مرز اصاحب کے دعویٰ امامت، مہدویت اور مسیحیت سے وہ قادیانی تصور نبوت کو سیحے تسلیم نہیں کرتی لیکن اسے شکایت تھی کہ اگر قادیانی جماعت غیر تشریعی نبوت کی قائل ہے اور غلطی سے اس پر مصرتو مسلمان اسے کا فرکیوں تھہراتے ہیں۔ اسلام اہل غیر تشریعی نبوت کی قائل ہے اور غلطی سے اس پر مصرتو مسلمان اسے کا فرکیوں تھہراتے ہیں۔ اسلام اہل کی اجازت نہیں دیتا، بلکہ اہل قبلہ کا مکفر خود کفر کا مرتکب ہوجا تا ہے۔ دوسری جانب وہ قادیانی

 $\leftarrow$ 

0

ا قبال کے حضور 11+

جماعت کو کہ اہل قبلہ کی تکفیر کر رہی تھی مسلمان ہی سمجھتی تھی ، بلکہ زیادہ بہترمسلمان ۔اس لیے کہ قطع نظر اس غلو کے جو قادیانی جماعت کومرزاصاحب کے دعووں میں تھالا ہوری جماعت کواس سے اختلاف تھا تو پیے کہ مرزا صاحب امام وفت تو ہیں (دیکھیے رسالہ ضرورۃ الامام) لیکن امام وفت کے انکار سے اسلام کا ا نکار لازم نہیں آتا، گوایمان میں کمی رہ جاتی ہےلہذا قادیانی اہل قبلہ ہیں مسلمان ان کی تکفیر نہ کریں۔ لیکن قادیانی جماعت مسلمانوں کی تکفیر کرتی اوراس کے باوجود لا ہوری جماعت اسے مسلمان مجھتی کے جس میں ان کے مخصوص مذہبی تصورات .....ستیا گرہ اور اہنسا.....کام کررہے تھے،لہذا خیال بیتھا کہ اس تحریک کی روح غیر اسلامی ہے، چنانچہ ۱۹۲۰-۱۹۲۱ء میں بیمسئلہ اکثر زیر بحث رہا کہ گاندھی جی کی 'نان کوآپریشن' کوکیا فی الواقع وہی حیثیت دی جاسکتی ہے جواسلامی شریعت میں ترکِ موالات کو ہے۔ حالانکہاس لحاظ سے میتح یک بلاشبر کے موالات کے اس تصور پر مبنی تھی جواز روے سورہ ممتحنہ قائم ہوتا ہے اور جسے جمعیة العلماے مند نے مولانا ابوالكلام كى رہنمائى ميں اختيار كيا تھا۔سورة ممتحنه كى تعليم يە ہے کہ اگر کوئی قوم مسلمانوں کی دشمن ہے تو اس سے موالات جائز نہیں۔ انگریز مسلمانوں سے دشمنی کر رہے تھے۔ لہذا ترکِ موالات کی اس تعبیر سے سی مسلمان نے انکارنہیں کیا، نہ کرسکا۔ چانچہ ۱۹۲۰ء میں جب رہنمایان خلافت کا ایک وفد، جس میں مولا نا محماعلی ، مولا نا شوکت علی اور مولا نا ابوالکلام بھی شامل تھے لا ہور آیا اور اس نے مطالبہ کیا کہ اربابِ اسلامیہ کالج حکومت سے ترک ِ موالات کا اعلان کردیں تو کالج تمیٹی کا ایک جلسہ طلب کیا گیا جس میں مولانا محم<sup>علی</sup> نے اربابِ انجمن سے خطاب كرتے ہوئے ترك موالات كى تجويز پيش كى اور مولانا ابوالكلام نے ان كى تائيد ميں سورة ممتحنه كى آیات کا حوالہ دیا۔ اس پر سرعبدالقادر نے مولوی نذیر احمد کے ترجمہ قرآن کے حوالے سے سور کاممتحنہ کی اس تعبیر سے اس بنا پراختلاف کیا کہ قر آن مجید نے عیسائیوں کومسلمان کا دوست کہا ہے اور انگریز عیسائی ہیں۔ مولانا ابوالکلام نے بیسنا تو اُٹھ کھڑے ہوئے اور جوش میں آ کر کہنے لگے شیخ صاحب قرآن مجید کے ارشادات تو بالکل صاف اور واضح ہیں۔ہم قرآن مجید کے پابند ہیں۔مولوی نذیر احمہ کا ترجمہ یا حواثی ہمارے لیے جحت نہیں ہیں۔ انگریز عیسائی ہیں تو ہوا کریں۔ کیا آپ کوان کی اسلام دشمنی سے انکار ہے؟ حضرت علامہ بھی اس جلسے میں موجود تھے،لیکن انھوں نے شروع سے لے کر آخر تك سكوت فرمايا۔ مجھے تعجب تھا اور مجھ سے بردھ كرعلما ے خلافت كو ليكن آ كے چل كرميں نے ان كے ارشادات ہے محسوں کیا کہ انھیں اس تحریک سے اختلاف تھا تو اس بنا پر کہ اس کی زمام گاندھی جی کے ہاتھ میں ہے اور گاندھی جی کوسورہ ممتحنہ کی تعلیمات سے کوئی سروکار نہیں۔ یوں بھی بانیان تحریک نے بیہ کیے فرض کرلیا ہے کہ ہندومسلم اتحاد ہمیشہ قائم رہے گا۔ انھوں نے پنہیں سوچا کہ اگر بیا تحاد قائم نہ رہا تو نتیجہ کیا ہوگا۔ چنانچہ یہی کچھ ہوا۔ گا ندھی جی نے تحریک واپس لے لی، ہندومسلم اتحادثو ٹا اورمسلمان

209

 $\leftarrow$ 

میدان میں اکیےرہ گئے۔ مسلمانوں کی صفوں میں انتشار پیدا ہوتا چلا گیا، ہر طرف بے دلی پھیل گئی۔
لیکن ان حضرت علامہ کے برعکس ان دنوں معترضین جو پچھ گہ رہے تھے مصلحانا، یا اس خیال سے کہ حکومت کے خلاف کوئی اقدام نہ کیا جائے۔ قادیانی جماعت اس تحریک کی مخالفت میں سب سے آگے تھی، حتی کہ اس کی طرف سے ایک مبسوط رسالہ بھی شائع ہوا جس میں منجملہ کئی ایک دلائل کے اس تحریک کے خلاف ایک دلائل کے اس تحریک کہ اس کی نوعیت سیاس ہے، نہ بہی نہیں ہے۔ سیاست کی مثال تو دیوار قبقہہ کی ہے کہ جو کوئی اسے دیکھتا ہے بنسنا شروع کر دیتا ہے اور بنستا ہی رہتا ہے، لہذا جو کوئی سیاست میں حصہ لے گا سیاست ہی میں اُلجھا رہے گا۔ راقم الحروف کو اعتراف ہے کہ اس رسالے کی سینطق آج تک اس کی شجھ میں نہیں آئی، نہ یہ کہ کسی تحریک کی نہ بہی نوعیت کیا ہوتی ہے اور سیاسی کیا۔ ہندومسلم اتحاد، لیکن جس کی از روے سیاست کوئی محکم بنیا ذہیں تھی، لہذا یہ اتحاد جس زور اور شدت سے ٹوٹ بھی گیا۔

ہندوؤں کے نزدیک بید کداگر تحریک کامیاب ہوگئ اور حکومت نے مسلمانوں کے مطالبات تسلیم کر لیے تو یہ غیر معمولی طور پر مضبوط ہوجا ئیں گے۔ انھیں خطرہ تھا کہ اس صورت میں اگر ان کے تعلقات اسلامی ممالک سے قائم ہوگئے تو ممکن ہے ہندوستان پر پھر اسلام کا غلبہ ہوجائے۔ ادھر مسلمانوں کو بیخدشہ تھا کہ اگر وہ تحریک جس کی قیادت گاندھی جی اور کا نگریس کے ہاتھ میں ہے کامیاب ہوگئ تو ایسا نہ ہوان کا وجود ہندوؤں میں ضم ہوجائے۔ دونوں ایک دوسرے کی سیاسی طاقت سے خاکف تھے۔

٨- لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجِلُّ -١٠ (يونس):٣٩\_

210

- اَو كَالَّذِى مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَ هِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ آنَى يُحَى هَذِهِ اللَّهُ بَعُدَ مَوْتِهَا فَامَاتَهُ اللَّهُ مِافَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَةٌ قَالَ كَمُ لَبِفُتَ قَالَ لَبِفُتُ يَوُمًا اَوُ بَعْضَ يَوُمٍ قَالَ بلُ لَّبِفُتَ مِافَةَ عَامٍ فَانْظُرُ إلى طَعَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرُ إلى حِمَارِكَ وَ لِنَجْعَلَكَ ايَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُ إلى حِمَارِكَ وَ لِنَجْعَلَكَ ايَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُ إلى الله عَلَى كُلِّ شَيْءِ إلى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحُمًّا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ اَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (البقره: ٢٥٩)\_
- ا- قیر بابل کے بعد-۹۹۵ ق میں بخت نصر ارض فلسطین پر حمله آور ہوا اور یہود پر فتح پائی۔ بیت المقد س
  کو تباہ و برباد کر دیا گیا۔ ہیکل سلیمانی کا وجود تک قائم نہ رہا، تا آئد ۵۳۹ ق م میں ہخامنشی سلطنت کے
  بانی کروش اعظم نے بابل فتح کیا۔ یہود کو اجازت ملی کہ فلسطین واپس چلے جا کیں اور ہیکل مقدس از سر
  نوتغمیر کریں۔ یہ دوسری زندگی تھی جو بنی اسرائیل کو ملی۔ ملاحظہ ہوسورہ بنی اسرائیل، آیات ۲۰۵،۴:
  وقضینا إلی بنی اِسُرَافِیُلَ فِی الْکِتٰ لِلْتُفْسِدُنَّ فِی الاَدُضِ مَرَّتینُ وَلَتَعُلَنَ عُلُواً کَبِیْرًا۔
  - اا- اورساری نوع انسانی کی تقدیران سے وابستہ۔



۲۱۴ کے حضور

 $\leftarrow$ 

# چهارشنبه: ۱۲ ارفر وری

آج حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو دو پہر ہو پچکی تھی۔ حضرت علامہ حسبِ
معمول آ رام فرما رہے تھے۔ میں نے سلام عرض کیا اور مزاج پوچھا تو معلوم ہوا انھیں ایک
طرح سے میراانتظار تھا۔ فرمایا''تم آ گئے؟ صبح مجھے پھر دمے کی شکایت ہوگئی۔''
میں نے بیسنا تو بڑی تشویش ہوئی۔ حضرت علامہ نے پھر فرمایا''کوئی بات نہیں۔اللہ
213 کے فضل سے اب اجھا ہوں۔''

حضرت علامہ کے اس ارشاد سے کچھاطمینان ہوا۔ میں دل ہی دل میں دعا کررہا تھا کہ اللّٰہ تعالیٰ انھیں صحت دے کہ انھوں نے فر مایا'' کچھ خط رکھے ہیں۔ان کا جواب دینا باقی ہے۔ جواب لکھ دو''

میں نے قلم دان اُٹھایا اور کاغذ قلم لے کر بیٹھ گیا۔حضرت علامہ نے ایک ایک خط کامخضراً جواب کھوایا۔ کسی کا انگریزی ،کسی کا اُردو میں۔ ان میں ایک خط مولا ناحسین احمد مدنی کے ایک طرف دار کے نام تھا، ان کے اس نظریے کے بارے میں کہ تو میں اوطان سے بنتی ہیں۔

خط لکھے گئے تو فرمایا ''حضرت طالوت <sup>لے</sup> مولانا سے دریافت کریں، ان کے ارشاد کی حثیت مشورے کی ہے، یا ایک اَمرواقعی کےاظہار کی۔''<sup>ی</sup>

پھرارشاد ہوا''مولا نا کے خیالات کے متعلق ایک پورامضمون میرے دھن میں ہے۔کل اس کاقلم بند ہوجانا ضروری ہے۔کسی وقت جا وَاورقلم بند کردو۔''

یے کہ کر حضرت علامہ بسبب اضمحلال لیٹ گئے علی بخش نے تکے سیدھے کیے۔ میں نے آگے بڑھ کر کا ندھوں کو سہارا دیا اور خاموش بیٹھ گیا۔ گفتگو سے بھی قصداً احتر از کیا۔ دیر تک یونہی نشست رہی۔ حضرت علامہ بھی بھی کروٹ لیتے اور ایک آ دھ بات کر لیتے۔ فرماتے: ہٹلر



 $\leftarrow$ 

## جمعة المبارك: ١٨رفروري

دن بھر حاضری کا موقع نہیں ملا۔ شام کو حضرت علامہ کی خدمت میں پہنچا تو انھیں بڑا متاسف پایا۔ صحت کا تو جو رنگ ہے سو ہے، حضرت علامہ کو دکھاس بات کا ہے کہ مولا ناحسین احمد کواپی غلطی پر اصرار ہے اور اب انھوں نے اپنے اس ارشاد کے علاوہ کہ قومیں اوطان سے بنتی ہیں ایک نیا نظریہ قائم کیا ہے۔ وہ یہ کہ اسلام میں قوم اور ملت لے دوالگ الگ وجود ہیں۔ عدرت علامہ نے فرمایا ''اب تو مضمون لکھنا ضروری ہوگیا ہے۔''

پھر دیر تک مسلمانوں کے علمی زوال اور فقدان بصیرت پراظہار تاسف فرماتے رہے۔ ارشاد ہوا'' یہ سیاست کا چکر بھی عجیب ہے۔ انگریزوں کی ضد میں کس طرح تلبیس حق بالباطل سے کام لیا جارہا ہے۔ مسلمانوں کو کیا ہوگیا ہے؟ مسلمان کیوں نہیں سمجھتے اسلام کی اجتماعی روح کیا ہے؟ وہ عالم اور صوفی کیا ہوئے جو دین کے رمزشناس تھے؟''

فرمایا" کیسے کیسے الفاظ ہیں جولوگوں کی زبانوں سے نکل رہے ہیں! قوم، متحدہ قومیت، وطن، وطنیت، آزادی، خوداختیاری لیکن کوئی نہیں سمجھتا آج کل کی سیاست میں ان کے معنی کیا ہیں؟" ارشاد ہوا" ان الفاظ کے معنوں کا متعین ہوجانا ضروری ہے۔ ان کا تجزیہ بھی ہوجانا چاہیے۔ یہ الفاظ عام ہورہے ہیں۔ ضرورت ہے ان کو سمجھنے کی لیکن مسلمانوں کو احساس ہی نہیں انھیں کس قتم کی جدوجہد در پیش ہے: از روے سیاست ہی نہیں، اخلاقاً اور ذہنا بھی۔ کاش مسلمان کوئی سیاسی فکر بیدا کریں۔"

حضرت علامہ دیریتک مسلمانوں کے ذہنی تعطل پرافسوں کرتے رہے۔ نیچ میں پچھآ رام فرمالیتے، پھراُٹھ کر بیٹھ جاتے، حقے کا کش لیتے یا اپنے مخصوص انداز میں 'اللّٰد' کَه کرخاموش ہوجاتے۔ایک مرتبہ علی بخش کو بلایا کے اور چلم کی طرف اشارہ کیا۔علی بخش نے چلم بدلی، کھانے



T 0 0

اقبال کےحضور MIA

 $\leftarrow$ 

کا پوچھااور پھرتھوڑی دہر میں کھانا لے آیا۔حضرت علامہ نے کھانا کھایا اور لیٹ گئے۔علی بخش اور رجما بدن دابنے لگے۔م-ش آ گئے تھے۔ پھر چودھری صاحب بھی تشریف لے آئے۔ حسبِ معمول مزاج یو چھا اور باتیں کرنے لگے۔ دوا کا وقت ہوگیا تھا۔حضرت علامہ نے دوا کھائی۔ بچوں کا پوچھا کہاں ہیں؟ کیا کررہے ہیں؟ کھانا کھا چکے؟ حکیم صاحب کب آئیں گے؟ سیاست کا کیارنگ ہے؟ یونینسٹ یارٹی کیا کررہی ہے؟ لیگ کس حال میں ہے؟ پھر جیسے کوئی خیال آیا۔ اُٹھ کر بیٹھ گئے اور تکیے سے ٹیک لگا کر مجھ سے سوال کیا<sup>دد</sup> قوم اور

ملت کے امتیاز پراصرار کیا جائے تو اس کا جواب کیا ہوگا؟''

میں نے عرض کیا'' یہی کہ اس امتیاز کی کوئی حقیقت ہوتی تو قرآن یاک سے دوالگ الگ اجتماعی نظامات کی موجود گی ثابت ہوجاتی ہے ایک قومی وجود ہوتا دوسرا ملی۔'' ارشاد ہوا'' یہ بحث کی نہایت اچھا پہلو ہے۔''

پھر فر مایا'' تاریخی اعتبار ہے کیااس سلسلے میں تم کوئی مواد جمع کر سکتے ہو؟'' میں نے کہا'' بہت کا فی۔اجازت ہوتو اس سلسلے میں کچھ حوالے پیش کردوں۔'' فرمایا"مثلاً۔"

'' مثلاً میثاق مدینه، بعنی اس معاہدے کا جوحضور سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینهٔ منورہ میں تشریف آوری پرمہاجرین وانصار اور یہود مدینہ سے کیا۔ بی<mark>معامدہ ابن ہشام میں</mark> محفوظ ہے۔"

ارشاد ہوا''اس میں خاص بات کیا ہے؟''

میں نے کہا، یہی کہ حضور نے مدینہ منورہ میں جس ریاست کی بنا ڈالی اس میں یہود کو شریک تو کرلیالیکن اس کے باوجود انھیں ایک الگ قوم تھہرایا۔" فرمایا''اس معاہدے کی<sup>ہے</sup> پوری نقل حاصل کرلو۔''



 $\leftarrow$ 

### شنبه: ۱۹رفروری

میثاق مدینه کی بوری نقل حضرت علامه کی خدمت میں پیش کردی۔ فرمایا ''ترجمه بھی ہوجائے تو اچھاہے۔''

دوپہر ہوچکی تھی۔زیادہ تر وقت کتب خانے میں گزرا (پنجاب یو نیورسٹی میں )۔

على بخش آ گيا، حضرت علامه كودوا كطلائي اوران كابدن دابنے لگا۔ حضرت علامه ليك سكت تاكه ذرا

۔ 219 - میں ترجمہ کرتار ہااور سوچتارہا کہ حضرت علامہ بڑے مضمحل ہیں، بیان کیسے لکھا جائے گا۔

آ دھ يون گھنٹے كے بعد حضرت علامه أٹھ كربيٹھ گئے على بخش نے چلم بدلى \_ ترجمه ہو چكا

تھا۔ میں نے کاغذات تیائی پررکھ دیے۔ارشاد ہوا''مولا ناحسین احمد بیتو گہنہیں سکتے کہ میثاق

مدیندان کی نظر سے نہیں گزرا۔ تعجب ہے انھوں نے اس برغور نہیں کیا اور ایک غلط بات کہ دی۔''

پھر ذراستا کر بیان کے بارے میں گفتگو شروع کردی اور طرح طرح سے اظہار خیالات

کرتے رہے، یہی کہ اسلام بنا ہے قومیت ہے اور اس کا سرچشمہ ہے رسالت، <sup>لے</sup> لہذا اسلام ایک

سیاسی اجتماعی معاشرہ ہے۔ کے

میں نے عرض کیا''اس سیاسی اجتماعی معاشرے کو قرآن مجید نے اُمت سے تعبیر کیا ہے۔ میں نے یہ بات اس لیے بھی کہی کہ میثاقِ مدینہ میں لفظ اُمت استعال ہوا ہے۔ حضرت علامہ نے فرمایا ''مولانا عالم دین ہیں۔ اصطلاحات دینی سے بے خبر نہیں بسم میں سے مدیر ہیں۔''

ہو سکتے۔وہ خوب سمجھتے ہیں اُمت کے معنی کیا ہیں۔''

پھر فرمایا'' عجیب بات ہے۔انھوں نے قوم اور ملت میں امتیاز پیدا کرتے ہوئے ایک نئ بحث چھیڑ دی ہے۔''

حضرت علامه نے بیفرمایا توان کا پیشعر بے اختیار زبان پرآ گیا:



 $\leftarrow$ 

قلندر جز دوحرف لا الله یچه بھی نہیں رکھتا فقیہ شہر قاروں ہے لغت ہائے حجازی کا <sup>ہے</sup>

حضرت علامہ کو نیند آرہی تھی۔ میں نے کہا''آپ آرام فرما لیجے۔شام کوجلدی حاضر ہوجاؤں گا۔''
سرشام حاضر ہوگیا۔ حضرت علامہ کا اضمحلال دور تو نہیں ہوا تھا، لیکن معلوم ہوتا تھا طبیعت
قدرے بہتر ہے۔ چودھری صاحب پہلے سے موجود سے اور گفتگو وہی بیان کی تھی۔ اسنے میں
راجا صاحب آ گئے اور پھرم۔ ش آبیٹے۔ حضرت علامہ میثاقی مدینہ پر تبصرہ فرمارہے سے فرمایا
یہ جوارشادِ باری تعالی ہے: کنتم خیر امدة اخو جت للناس فی تو ثابت ہوا کہ اُمت کی بنا
وطن کی بجاے عقیدے پر ہے اور عقیدے کا تقاضا تھا کہ حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم
وطن کی بجاے عقیدے پر ہے اور عقیدے کا تقاضا تھا کہ حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم
معظمہ سے مدینہ منورہ ہجرت فرما کیں لیے میثاقی مدینہ سے عملاً اس پر مہر تصدیق ثبت کردی۔
ربیا ''مولانا حسین احمد کا فرض ہے کہ اسی اُصول کی بنا پر جو بیثاقی مدینہ میں قائم کیا گیا
کانگریس سے مفاہمت کا مطالبہ کریں ، بجائے ہے کہ تی میں اوطان سے بنتی ہیں۔''

قرشی صاحب آ گئے۔نبض دیکھی اورطبیعت کا پوچھا۔علی بخش نے چائے کا اہتمام کیا اور تھوڑی دہرے لیے گفتگوڑک گئی۔

اب ہم لوگ آپس ہی میں باتیں کررہے تھے۔ مطلب یہ تھا حضرت علامہ گفتگو نہ فرمائیں۔مولا ناحسین احمد کی موافقت اور مخالفت میں جو بیان نکل رہے ہیں، یا ان کے طرف داروں نے حضرت علامہ کے قطعے کو سامنے رکھتے ہوئے جواباً جس طرح طبع آزمائی کی اس کا ذکر ہوتا رہا۔ اس پر حضرت علامہ نے فرمایا ''کیوں نہ یہ مخالف وموافق بیانات جمع کرلیے جائیں تا کہ بیان کسی پہلو سے تشنہ نہ رہے۔''

یودھری صاحب نے کہا'' یہ بیانات بآسانی حاصل کیے جاسکتے ہیں اور کر لیے جا کیں گے۔'' کچھ وقت اور گزرا۔ ہماری کوشش تھی حضرت علامہ کے ذہن پر بار نہ پڑے۔ بیان کا کھنا بھی سرِدست ملتوی رہے۔ انھیں آرام کی ضرورت ہے، دل ہلکار کھنے کی۔ ورنہ ڈرتھا کہیں عوارض کی شدت میں اضافہ نہ ہوجائے۔

علی بخش کھانا لے آیا۔حضرت علامہ نے کھانا کھایا، حقے کے دوایک کش لیے اور پھر بہارے لیٹ گئے ۔علی بخش پاؤں داہنے لگا۔قرشی صاحب ذرا آ گے بڑھ گئے اور ← 🙍 🖥 🔍 < :

۱۲۲ کے حضور

### یک شنبه: ۲۰ رفر وری

حسبِ ارشادعلی اصبح حاضر ہوگیا۔ چودھری صاحب تشریف فرما تھے اور جب تک دفتر کا وقت نہیں ہوگیا برابر بیٹھے حضرت علامہ کی ہدایات قلم بند کرتے رہے۔معلوم ہوا قرشی صاحب نبض دیکھے گئے ہیں۔حضرت علامہ کواطمینان ہے۔

چودهری صاحب گئے تو حضرت علامہ نے فرمایا'' خبریں کیا ہیں؟''

میں نے عرض کیا، کوئی خاص خبرنہیں۔ پھریہ که''رات طبیعت کیسی رہی؟''

ارشاد ہوا''عوارض کی تو وہی کیفیت ہے جو تھی۔کوئی خاص تکلیف نہیں،کیکن رات نیند ذرائم آئی۔صبح طبیعت مضمحل تھی ،مگر دوا کھائی اور ناشتہ کیا تو اضمحلال جا تار ہا۔''

۔ حضرت علامہ لیٹ گئے۔ مجھے تشویش تھی حضرت علامہ کے عوارض بڑھ تو نہیں رہے؟ ضعف ونقاہت کیوں ہے؟ نیند کیوں نہیں آتی ؟

نیند کیوں نہیں آتی ؟ نیند کیے آسکتی ہے؟ م-ش کہتے ہیں حضرت علامہ سوتے سوتے اکثر اُٹھ بیٹھتے ہیں۔ کتبے ہیں: مسلمانوں کو کیا ہو گیا ؟ جولوگ دین کے راز دار تھے وہی دین اسے بیٹر ایسے۔ بیٹر ہیں۔ وہ بھی کہنے لگے ہیں قو میں اوطان سے بنتی ہیں۔

ادھر حضرت علامہ کے اضطراب اور اُمت کے لیے دل سوزی کی یہ کیفیت کہ سوتے جاگتے ہیں یہی ایک خیال ہے کہ اس مرحلے پر جب مسلمانوں کی موت وحیات کا سوال در پیش ہے، جب مسلمان غیر منظم اور غیر متحد ہیں، جب کفر و الحاد کا سیلاب تیزی سے بڑھ رہا ہے، مخالف قوتیں ان کے خلاف صف آ را ہیں اور وہ خود دین سے بے بہرہ، اگر کہیں علانے بھی سیاست کی وہ تعییر قبول کرلی جس کی بنا مادیت پر ہے اور جس سے ان کے سیاسی اور انجام کار جداگانہ قومی وجود کی نفی ہوجائے گی تو کیا ہوگا۔ اُدھران کے عوارض میں شخفیف کی بجائے شدت



۲۲٬

 $\leftarrow$ 

#### دوشنبه:۲۱ رفر وری

ابھی سہ پہرنہیں ہوئی تھی کہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوگیا۔اول علی بخش سے خیریت مزاج دریافت کی۔معلوم ہوا طبیعت نسبتاً اچھی ہے۔ چودھری صاحب صبح سورے ہی آگئے تھے۔ میں سمجھ گیا بیان ہی کی گفتگو ہوگی۔

کرے میں داخل ہوا، سلام عرض کیا اور مزاج پوچھا۔ حضرت علامہ تکیوں سے ٹیک ایک بیٹے تھے۔فر مایا''تم آ گئے؟ اچھا کیا۔ میں سوچ رہا تھا کہ اسلامی ریاست میں جب از روے میثاق مدینہ مسلمان اپنی جگہ پر ایک اُمت تھے اور غیر مسلمان (یہود) اپنی جگہ پر ایک اُمت تھے اور غیر مسلمان (یہود) اپنی جگہ پر ایک اُمت، گوشہر یوں کی حیثیت سے حقوق اور فرائض میں سب ایک دوسرے کے شریک، تو مولا نا مسین احد کا بھی فرض تھا کہ اسی اُصول کو پیشِ نظر رکھتے۔ بنا کے گفتگو ہوتی تو یہی اُصول، نہ کہ وطن اور قوم کا مغربی تصور۔''

ارشاد ہوا''لیکن مولانا ہیں کہ اب قوم اور ملت کا امتیاز قائم کررہے ہیں۔ وہ کہتے ہیں ان کے ارشاد کا تعلق قوم سے تھا، ملت سے نہیں ہے۔معلوم نہیں وہ بیا متیاز کیوں پیدا کررہے ہیں۔اس سے ان کا کیا مطلب ہے؟''

فرمایا "اسلام سے پہلے قوموں کی تشکیل جس اُصول پر ہورہی تھی اسلام نے اسے تسلیم انہیں کیااور آج بھی وہ اُصول جے بناے قومیت کھہرایا جاتا ہے ہمارے لیے قابلِ تسلیم نہیں۔ یہ ہماری بحث کا تعلق بھی اسی اُصول قومیت سے ہے۔ ہمیں تو قومیت کے اس جدید تصور سے اختلاف ہے جومغرب کے سیاسی فکر کی پیداوار ہے اور جس کا آغاز لوٹھر کی تحریک سے ہوا۔ " یہ اُختلاف ہے جومغرب کے سیاسی فکر کی پیداوار ہے اور جس کا آغاز لوٹھر کی تحریک ہوا۔ " یہ ارشاد ہوا " نیے تصور سرتا سر کفر ہے ہیں قرم اور ملت میں فرق کریں۔ اب وہ لغت کا سہارا لے رہے ہیں اور ہم سے کہتے ہیں قوم اور ملت میں فرق کریں۔

11/

 $\leftarrow$ 

ا قبال کے حضور

حالانکه بیمسئلەلغت کانہیں،قرآن پاک کی تعلیمات کا ہے۔"

T

حضرت علامہ تھوڑی دیر کے لیے رُک گئے۔ پھر فرمایا '' قرآن پاک نے لفظ قوم کن معنوں میں استعال کیا ہے؟ تم اس سوال کے جواب میں کیا کہو گے؟''

0

میں نے عرض کیا'' بہی کہ مولانا نے عربی لئوت کی رُوسے قوم کے جومعتی متعین کیے ہیں اور فرمایا ہے کہ قوم عبارت ہے افراد کی کئی جماعت ہے، جی کہ اگر ان کی تعداد صرف دو ہے (اور دونوں مرد ہیں) جب بھی افھیں قوم ہی کہا جائے گا اس سے ان کا نقطۂ نظر واضح نہیں ہوتا۔
قرآن پاک کی رُوسے قواس لفظ کا جومفہوم ہمارے سامنے آتا ہے بید کہ قوم عبارت ہے افراد کے اس گروہ ہے جن میں کوئی بات مشترک ہو۔ خواہ مشقلاً ، خواہ ہنگا می طور پر ، خواہ بیا اشتراک قولی ہو، خواہ فعلی مشلاً اہلِ علم ایک قوم ہیں ، اہلِ عقل ایک قوم اور اہلِ کفر بھی ایک قوم ۔ گواہلِ کفر بھی ایک توم ۔ گواہلِ کفر بین ایک نہیں کی مختلف العقیدہ لوگ شامل ہوں گے، لیکن بمقابلہ اہلِ ایمان ان سب کو ایک بی توم فوم ہوں ۔ چنا نچہ قرآن مجید میں کہ سیاسی اعتبار سے بھی اہلِ علم ، یا اہلِ عقل ، یا کہ کوم سے بی کہ قوم ہوں۔ چنا نچہ قرآن مجید میں جب ارشاد ہوتا ہے: قوم ہوں۔ چنا نچہ قرآن مجید میں جب ارشاد ہوتا ہے: قوم ہیں جوقرآن مجید نے لغت کے عبارت ہے جس سیاسی اجتماع سے تو قرآن مجید نے اس تعمیل کا شارہ اس اُصول زندگی کی طرف ہے عبارت ہوئے کی سیاسی اجب کے اس ایک اشارہ اس اُصول زندگی کی طرف ہے جے قبول کرتے ہوئے لوگ ایک اُمت یا یوں کہیے کہ سیاسی اصطلاح میں قوم بینے ہیں۔''

ارشاد ہوا ''تو پھرمولانا کو چاہیے لغت کا سہارا نہ ڈھونڈیں ، انھیں چاہیے اس اُمریرنظر

رکھیں کہ قرآن پاک نے اگر کسی لفظ کواصطلاحاً استعمال کیا ہے تو کن معنوں میں۔ بینی<mark>ں کہ خودا پی</mark>

طرف ہے اس کامعنی ومفہوم متعین کرنے کی کوشش کریں۔مولا نااوران کے حامیوں کا یہ خیال بہرصورت غلط ہے کہ قومیں وطن ہے بنتی ہیں۔وطن بھی قومیت کی کوئی مستقل اساس نہیں ہے۔'' 🏯

قاہرہ سے ایک خط آیار کھا تھا۔ارشاد ہوا''اسے پڑھو۔''

میں نے خط اُٹھایا تو دیکھا کہ لکھنے والے کوئی صاحب ہیں ابونصر احمد بھو پالی۔مضمون میہ تھا کہ میں نے آپ کی شاعری اور فلسفہ کے موضوع پر عربی میں ایک کتاب ککھی ہے۔اس کی

 $\leftarrow$ 

صاحب نے قوم اور ملت کی بحث چھیڑ دی۔ان کا ذہن بھی مولا ناحسین احمہ کے تازہ بیان سے متاثر تھا۔ وہ شاید آئے ہی اسی موضوع پر گفتگو کے لیے تھے۔

میش صاحب نے کہا'' گیا قوم اور ملت کا وجودا لگ الگ ہے؟''

حضرت علامہ نے فرمایا'' فرض سیجیے قوم کا وجود ملت سے الگ ہے جب بھی سوال پیدا ہوتا ہے کہ بحثیت ایک قوم یا بحثیت ایک ملت <sup>ط</sup>ے ہندوستان کے آئینی ارتقامیں ہم اپنا مفاد كيول كرمحفوط ركھ سكتے ہيں؟''

میش صاحب کہنے لگے''آپ تو قوم کا وجود ہی تشلیم نہیں کرتے۔ آپ کے نز دیک حقیقی وجودملت کا ہے۔''

ارشاد ہوا' 'میں وطنی قومیت کا وجود تسلیم نہیں کرتا۔ وطنی قومیت کا تصور اسلام کے خلاف ہے۔'' میش صاحب نے کہا''اگر بیتی ہے تو اسلام کا مطالبہ بڑاسخت ہے۔'' فرمایا ''اس کے سخت ہونے میں کلام نہیں،لیکن اسے کیا کیا جائے کہ اسلام کا مطالبہ

بہرحال یہی ہے۔''

اس پرمیکش صاحب بولے''اندریں صورت دوسری قوموں سے تعاون کیسے ہوگا؟'' ارشاد ہوا''ان ہی شرائط پر جواسلام نے قائم کی ہیں۔ <sup>للے</sup> اس سلسلے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کانمونہ ہمارے سامنے ہے۔ یہی نمونہ خلفا کے سامنے تھا۔''

میکش صاحب تھوڑی دیراور بیٹھے۔ پھرتشریف لے گئے ۔معلوم ہوتا تھا وہ حضرت علامہ کے ارشادات سے مطمئن ہیں۔حضرت علامہ نے کھانا کھایا۔علی بخش اور رحما آگئے۔اب حضرت علامه کوآرام کی ضرورت تھی۔ میں خاموش بیٹھا تھا۔حضرت علامہ بھی کبھی کوئی بات کرتے یا حقے کاکش لگاتے اور میں جوابا کچھ عرض کر دیتا۔ سات سواسات بجے احباب کی آمد شروع ہوگئی۔حضرت علامہ کا مزاج بھی شگفتہ ہور ہاتھا۔البتہ دس،ساڑھے دس بجے انھوں نے قرشی صاحب کا تجویز کردہ جوشاندہ پیا تو اس میں قدرے ترشی محسوس کی۔سوال یہ تھا ترشی کہاں سے آئی؟ جوشاندہ ابریشم مقرض کا تھا۔ ابریشم میں تو ترشی نہیں ہوتی۔ ترشی تو حضرت علامہ کے لیے سخت مصر تھی۔حضرت علامہ جوشاندے کا ایک گھونٹ پی کر رُ کے تو میں نے عرض کیا دریافت طلب اَمریہ ہے کیا ابریشم کو کاٹ کرصاف کرلیا گیا تھا یانہیں۔اگرنہیں کیا گیا تو



۱۳۰۰ اقبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

جوشاندہ نہ پیجئے ۔ مگراس کے باوجود حضرت علامہ جوشاندہ پی گئے،اس لیے دیر تک تشویش رہی کہ انھیں کوئی تکلیف نہ ہو۔

#### حواشي

ا- نىلى، وطنى، قبائلى اساس بر ـ

٣- ديكھيے خطبۂ الله آباد۔

۴- کیونکہ اس کی بنا مادیت پرہے۔

۵- اس لیے کہ جدید اُصولِ سیاست کی رُوسے ایک ہی وطن میں متعدد ریاستیں قائم ہوسکتی ہیں۔

- شخ مصطفیٰ المراغی مرحوم، اس زمانے میں شخ الاز ہر۔

آقای مرتضی احد خان میکش درانی مرحم - بڑے مخلص، سرگرم اور بے ریا کارکن اور صحافی، تحریک خلافت اور آزادی کے پرجوش مجابد - تحریک ترک موالات میں کا لیے چھوڑا۔ پھر بسلسلۂ بجرت کابل چلے گئے۔ والیس آئے تو صحافت کی زندگی اختیار کرلی - انقلاب زمیندار اور کئی دوسرے اخباروں میں کام کیا، جن میں روز نامہ احسان بالخصوص قابل ذکر ہے۔ انصاف کے نام سے ایک روز نامہ بھی نکا لئے تھے۔ ۱۹۲۸ میں ایک فاری ہفت روزہ افغانستان جاری کیا۔ امان اللہ خان مرحوم کے پھی نکا لئے تھے۔ ۱۹۲۸ میں ایک فاری ہفت روزہ افغانستان جاری کیا۔ امان اللہ خان مرحوم کے پر دور حامی تھے۔ نادر شاہ شہید کے شدید مخالف۔ چنا نچہ اس مخالفت کی پاداش میں انگریزی حکومت نے اضیں قید کی سزا بھی دی۔ ۱۹۳۱ء میں جب حضرت علامہ نے قائد اعظم کی جمایت میں پائچ ارکان پر مشتمل پنجاب مسلم لیگ کی ایک جماعت قائم کی تو اس کے ایک رکن میش مرحوم بھی تھے۔ میکش صاحب کی پچھو تصنیفات اور رسائل بھی ہیں۔ تقسیم سے قبل احسان سے علیحدگی اختیار کر لی اور روز نامہ شہباز جاری کیا۔ وجہ بیٹھی کہروز نامہ احسان آخیں یونیسٹ پارٹی کی جمایت پر مجبور کر رہا تھا۔ جماعت احمد سے بھی سلسلئے اور مودودی صاحب سے بھی سلسلئے نزع جاری رکھا۔ قیام پاکستان کے بعد دیر تک صحافت سے وابستہ رہے۔ بالآخر خاند شین ہوگے اور اپنا زیادہ تر وقت علمی اور اد ہی سرگرمیوں میں صرف کرنے لگے۔

اقبال کے حضور

محد نادر خال، شاہ افغانستان ۔ میکش صاحب کا شروع ہی سے بیہ دعویٰ تھا کہ شاہ شہید انگریزوں سے ساز بازر کھتے ہیں ۔

- جس میں بسبب غلامی و محکومی ہرروز ایک نیا فتنہ پیدا ہوتا اور سمجھ میں نہیں آتا کہ ہماری سیاسی اور مذہبی جدوجہد میں جوعوامل کام کررہے ہیں ان کے پیشِ نظر افراد کی نیتوں کے بارے میں کیارائے قائم کی جائے۔ ہمارے ذرائع محدود ہیں۔ خبر رسال ادارے غیروں کے ہاتھ میں ہیں۔ ہم کیا ہیں؟ حسن ظن سے کام لیس یا سوئے ظن سے ؟ لیکن مولا ناروم کہتے ہیں اور چھوا ان بعض انظن اثم کیا خوب کہتے ہیں:

   بگدز از ظن و گمان اے بدگمان ان بعض انظن اثم ہم بخوال
  - ١٠- تجمعني أمت\_
- اا- سورة ممتحنه میں اور جیسا کہ راقم الحروف اس سے پہلے عرض کرآیا ہے کہ سرعبدالقادر مرحوم نے اسسلسلے میں جواعتراض اُٹھایا تھا، مولا نا ابوالکلام نے اس کا جواب ان الفاظ میں دیا تھا: ہمارے لیے قرآن یا گیاکہ جمت ہے نہ کہ اس کا ترجمہ اور تغییر۔

. بہتر ہوگااس اعتراض کو ذرا واضح طور پر بیان کر دیا جائے۔ یہ ۱۹۲۰ء کا ذکر ہے۔ حبیبیہ ہال سے دائیں جانب پہلے کرے میں اربابِ المجمن (حمایت اسلام) جمع ہیں۔ان کے سامنے مولانا محرعلی،مولانا شوکت علی،مولانا ابوالکلام اوران کے ہمراہیوں میں سے چنداورحضرات بیٹھے ہیں۔حضرت علامہ بھی تشریف فرما ہیں۔ گفتگو کا آغاز مولا نامحمعلی کے خطاب سے ہوتا ہے۔ وہ جنگ عظیم میں انگریزوں کی عہد شکنی اور خلافت کا ذکر چھیڑتے ہیں اور ترک موالات کی قرار داد پیش کرتے ہیں۔مطالبہ یہ ہے کہ کالج حکومت ہے قطع تعلق کر لے۔اس پرسلسلۂ بحث شروع ہوجا تا ہے۔سوال پیدا ہوتا ہے کہ بیہ جو کچھ کیا جارہا ہے گاندھی جی کے اشارے سے یا بربناے شریعت؟ مولانا محمطی کہتے ہیں ہماری تحریک شریعت برمبنی ہےاورسور ہمتحنہ کی آیات ہے اس کا جواز پیش کرتے ہیں۔لیکن سرعبدالقادر کہتے ہیں اہل كتاب سے تو ترك موالات جائز نہيں، انگريز اہل كتاب بيں۔مولا نا پوچھتے بيں بداہل كتاب كا استشنا آب نے کہاں سے اور کیے پیدا کرلیا؟ سرعبدالقادر قرآن مجید کا نسخہ ہاتھ میں لیے بعض آیات کے ترجے اور حواثی کواپنی تائید میں پیش کرنا چاہتے ہیں لیکن مولانا ابوالکلام انھیں یہ کہ کرخاموش کردیتے ہیں ''ہمارے لیےصرف قرآن پاک ججت ہے،کوئی ترجمہ یاتفسیر یا حاشیہ ججت نہیں ہے،خواہ کسی کا ہو۔'' آیات برأة زیر بحث آجاتی ہیں۔اعتراض أشایا جاتا ہے کہ مشرکین سے موالات جائز نہیں۔ برعکس اس کے انگریز عیسائی ہیں اور عیسائی محبت ومؤوت میں بہنسبت دوسروں کے مسلمانوں سے اقرب۔ اس پر مولانا محم علی برافروخته ہوکر اُٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ کہتے ہیں'' قرآن مجید کے احکام نہایت واضح ہیں۔جس طرح سورہ ممتحنہ نے موالات اور عدم موالات کا فیصلہ نہایت واضح طور پر کردیا ہے،



 $\leftarrow$ 

### سه شنبه: ۲۲ رفروری

صبح ہے کوشش تھی کہ حضرت علامہ کی خدمت میں جلد سے جلد حاضر ہوسکوں مگراس کے باوجود جاوید منزل پہنچا تو شام ہور ہی تھی۔حضرت علامہ کی طبیعت ویسے تو بہتر ہے، نیندالبتہ کم آتی ہے۔فرمایا''قرشی صاحب کی رائے ہے سر میں روغن لبوب سبع کی مالش ہوئی چاہیے۔ ڈاکٹر جمعیت سنگھ کوئی منوم دوا تجویز کر گئے ہیں۔''ارشاد ہوا'' حکیم نابینا صاحب کی خدمت میں جلدعوارض کا حال لکھ دیا گیا ہے۔خدا کرے ان کی دوائیں جلد آ جائیں۔''

232 فرمایا ''دے کی تکلیف کچھ بڑھ گئ ہے میں نے ڈاکٹر جمعیت سنگھ کو بلوایا تھا۔ وہ کچھ دوائیں تجویز کرگئے ہیں۔امید ہان کے استعال سے فائدہ ہوگا۔''

فرمایا "انصاری میں مولانا حسین احمد نے ایک طویل مضمون لکھا ہے جس میں ایک طرح سے ہمیں پھر مناظرے کی دعوت دی ہے۔ فرماتے ہیں اگر اسلام میں بنا معاشرہ فردگا شرف ذات ہے اور مقصدا تحادانسانی تو قرآن پاک سے اس کی نص پیش کی جائے ۔'' کے میں ۔'' میں نے کہا'' تعجب ہے مولا نامحض ضد میں آ کراس قتم کی با تیں ارشاد فرمار ہے ہیں۔'' ارشاد ہوا '(اب کہ نوبت یہاں تک آ پینچی ہے، انھیں کون سمجھائے؟'' اور بیہ کہتے کہتے ان کا چرہ متکدر ہوگیا۔

حضرت علامہ کو کا نگر کی خیال علما کی سیاسی روش سے بڑا دکھ ہے اور بیبھی ایک وجہ ہے۔ نیند نہ آنے کی۔

حضرت علامہ کا مزاج بڑا مکدر تھا۔ سانس کی تکلیف ہونے لگی تو انھوں نے مجبوراً تکیوں پرسرر کھ دیا۔ کچھ دیریونہی بیٹھے رہے، پھر ذرا آ رام ملا تو لیٹ گئے۔ بے چینی کی سی کیفیت تھی اور جسے دیکھ دیکھ کرمیری پریشانی بڑھ رہی تھی۔ حضرت علامہ بھی کروٹ بدلتے ، بھی اس حالت



 $\leftarrow$ 

ارشاد ہوا'' یہی تو اس کی شان بے نیازی ہے اور یہی مرحلہ ہے ایمان کالیکن اس حقیقت کو کچھ وہی لوگ سمجھ سکتے ہیں جن کا ان مراحل سے گزر ہو۔ان میں جو بھی مشکل ہے ہمارے لیے ہے، ان کے لیے نہیں جو ان سے گزر رہے ہیں۔البتہ ہمیں نہیں بھولنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ جہاں رب العالمین ہے وہاں اپنے بندوں پر غالب اور قاہر بھی ہے

چند منٹ خاموشی رہی۔ حضرت علامہ خاموش لیٹے نامعلوم کیا سوچ رہے تھے کہ پاس کے کمرے سے بانو<sup>ک</sup> آئی اور حضرت علامہ سے لیٹ گئی۔ کہنے گئی''ابا جی! آج نیازی صاحب ہمارے ساتھ کھانا کھائیں گے۔''

حضرت علامہ نے میری طرف دیکھااور فرمایا''تمھیں بانو کی دعوت قبول کر لینی چاہیے۔''
میں نے عرض کیا، جیسے آپ کا ارشاد ہو۔اور پھرتھوڑی دیر کے لیے کھانے کے کمرے میں
چلا گیا جہاں جاوید، ان کی گورنس اور م-ش منتظر تھے۔کھانا کھایا اور چند منٹ بیٹھ کر پھر حضرت
علامہ کی خدمت میں حاضر ہوگیا۔اس اثنا میں حضرت علامہ بھی کھانا تناول فرما چکے تھے۔علی بخش
علامہ کی خدمت میں حاضر ہوگیا۔اس اثنا میں حضرت علامہ بھی کھانا تناول فرما چکے تھے۔علی بخش
علامہ کی خدمت میں حاضر ہوگیا۔اس اثنا میں حضرت علامہ بھی کھانا تناول فرما چکے ہے۔علی بخش

میں نے عرض کیا''ضروراور آپ ہی کی طرف ہے۔'' فرمایا'' کیوں؟''

میں نے کہا''اس لیے کہ کانگریی خیال مسلمان الحاد اور لادینی کی جس دعوت کو دانستہ یا دانستہ تقویت پہنچارہ ہیں وہ روز ہروز ترقی پر ہے۔ میں ان کے نظریات سے خوب واقف ہول۔ پڑھا لکھا طبقہ تو خیر قرآن وحدیث سے دور ہے چکا ہے اور سمجھتا ہے وطنی قومیت سے مفرکی کوئی صورت نہیں۔ رہے عوام سوان میں کانگریی خیال علما کے زیر اثر اب بیر تحریک پھیل مفرکی کوئی صورت نہیں۔ رہے عوام سوان میں کانگریی خیال علما کے زیر اثر اب بیر تحریک پھیل رہی ہے کہ وطنی قومیت کو اسلام کی تائید حاصل ہے۔ غیر کانگریی علما میں کون ہے جو انھیں سمجھائے کہ جن سیاسی اور اجتماعی حقائق کے پیشِ نظر بیر تحریک پھیلائی جارہی ہے اس کی صحیح نوعیت کیا ہے اور بطور ایک نظام مدنیت اسلام کی تعلیمات کیا۔ اگر آپ بھی خاموش رہے تو ان مغالطوں کا ازالہ کیسے ہوگا جو اس باب میں پیدا ہو چکے ہیں۔ کانگر لیمی خیال اخبارات کو دیکھ لیجے، مولانا حسین احمد کی حمایت میں کس طرح مضمون پر مضمون لکھا جارہا ہے۔ لیکن ہمارے اخبار خاموش ہیں۔ آپ کا بیر مضمون شائع ہوگیا تو مجھے یقین ہے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے اخبار خاموش ہیں۔ آپ کا بیر مضمون شائع ہوگیا تو مجھے یقین ہے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے اخبار خاموش ہیں۔ آپ کا بیر مضمون شائع ہوگیا تو مجھے یقین سے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے اخبار خاموش ہیں۔ آپ کا بیر مضمون شائع ہوگیا تو مجھے یقین سے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے اخبار خاموش ہیں۔ آپ کا بیر مضمون شائع ہوگیا تو مجھے یقین سے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے ہوگیا تو مجھے یقین سے ویسا ہی مؤثر ثابت ہوگا جیسے

 $\leftarrow$ 

#### اسلام اور احمدیت-"ك

فرمایا:''بہت احھا۔ چودھری صاحب کو آجانے دو۔''

نونج گئے۔ چودھری صاحب آ گئے تو ان سے پھرمضمون کے بارے میں بات چیت ہوئی۔ چودھری صاحب نے بھی میری رائے سے اتفاق کیا۔ حضرت علامہ نے فرمایا''بہت اچھا۔ اگر رائے یہی ہے تو اس اَمر کا اہتمام کرنا چاہیے کہ ضمون دوایک روز ہی میں قلم بند ہوجائے۔'' پھر ارشاد ہوا''تمھارے پاس کیا وہ رباعی محفوظ ہے جو میں نے کچھ دن ہوئے مولانا کے بارے میں لکھوائی تھی۔''

میں نے عرض کیا"جی ہاں محفوظ ہے۔"

ارشاد ہوا''اس رباعی کی تھیجے کردو۔ میں نے شروع کے دومصر سے یوں بدل دیے ہیں ہے۔
میں نے بیاض اُٹھائی اور تعمیل ارشاد کردی۔ حضرت علامہ نے رباعی سنی اور اطمینان ظاہر
فر مایا تو بیاض المماری میں رکھ کر میں پھر اپنی جگہ پر آبیٹا۔ حضرت علامہ نے رباعی میں جو
اصلاح فر مائی نہایت مناسب تھی۔ پہلی صورت میں حضرت علامہ جو کہنا چاہتے تھے اس کا اظہار
237 کے دومصرعوں میں ہوتا تھا۔ اب ان کا مافی الضمیر واضح تھا اور آخری دومصر سے ان کے
دعوے کی دلیل۔ پورا قطعہ یا رباعی ارب عان حجاز میں موجود ہے۔
قرشی صاحب آگئے ، راجا صاحب کا انتظار تھا دیر تک نشست رہی۔



### حواشي

- ا- دہلی کا سہروزہ اخبار کانگریسی سیاست کا حامی اور بڑی حد تک جمعیت العلما ہے ہند (کانگرلیس) کا ترجمان ۔
  - ٢- ملاحظه جو تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ،خطبه ششم ، بحث رياست
  - ۳- تشكيل جديد فقه اسلامي، ايك نامعلوم پغيبر كاصحف، مقدمه قرآن مجيد اور، صلور اسرافيل



 $\leftarrow$ 

ا قبال کے حضور

وغيره وغيره-

۳- پیام مىشىرى مىل: نامهٔ عالم گیربه پىرخود كه بهمرگ پدردعا مى كرد\_

۵- هُوَالْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ-۲ (الانعام): ۱۱،۱۸-اسے اپنے بندوں پر ہرطرح سے غلبہ حاصل ہے۔ وہی ان کا محافظ ہے۔ قہر کے اصل معنوں، نہ کہ ان معنوں میں جو اُرد و میں رائج ہیں۔

۲- حضرت علامه کی صاحبز ادی۔

2- یعنی وہ طویل بیان جو کتابی شکل میں بعنوان اسلام اور احمدیت شائع ہوا اور پنڈت جواہر لال نہرو کے جواب میں لکھا گیا۔

٨- پہلے بيدومصرع يوں تھ:

ندانی نکتهٔ دین عرب را که گفتی روز روشن تیره شب را

کے کو پنچہ زد ملک ونسب را ندانہ عکمۂ دین عرب را

�.....�.....�

238



 $\leftarrow$ 

### شنبه:۲۶ رفروری

صبح وشام نشست رہی۔ چودھری صاحب، راجا صاحب، م-ش اور قرشی صاحب سب ہی موجود تھے، کیکن صرف خبر گیری اور تیار داری کے خیال سے، یا اس لیے کہ حضرت علامہ کا دل بہلائیں،ان کے لیے آرام اور سکون کا سامان پیدا کریں۔

ڈاکٹر جمعیت سکھ جو دوا تجویز کرگئے تھے، جاری ہے۔لیکن فائدہ ہے بھی تو بہت کم۔
ادھر حیدر آباد سے خط آیا، نہ دوائیں آئیں۔ زیادہ تر تکلیف دے کی ہے اور یہ اُمر بڑا

245 کیشناک ہے۔ نیند بھی نہیں آتی۔ڈاکٹر صاحب شاید کوئی منوم دوا تجویز کریں گے،لیکن قرشی
صاحب منوم دواؤں کے خلاف ہیں۔ وہ اپنے طور پر کچھ تدابیر کررہے ہیں اور حضرت علامہ کا
بھی اصرارہے کہ ایلو پیتھک دواؤں کے ساتھ ساتھ کوئی نہ کوئی مرثہ یا جوارش تجویز ہوتی رہے۔
لیکن یہ علاج درعلاج کا معاملہ ٹھیک نہیں۔

حضرت علامہ نےمضمون کا پوچھا تو عرض کیا گیا ''آپ کی طبیعت ان شاءاللہ دوایک روز میں سنجل جائے گی، پھرمضمون بھی ہوجائے گا۔''

فرمایا''بہت بہتر۔'' پھرارشاد ہوا''علما مداہنت سے کام لے رہے ہیں، حالانکہ ان کا کام تھا اُمت کی رہنمائی۔ بیصورتِ حال بڑی افسوس ناک ہے۔''

فرمایا'' کانگریسی صوبوں میں مسلمانوں کی کیا حالت ہے؟''

چودھری صاحب نے مختصراً صورتِ حالات بیان کی۔ پنجاب کا ذکر آگیا۔ ارشاد ہوا ''سارا معاملہ پنجاب کے زمینداروں کا ہے۔ پنجاب کے زمیندار کب سمجھیں گے؟ انھیں کب احساس ہوگا یونینسٹ یارٹی کی سیاست بڑی ناقص ہے۔''

ہم نے بات کوطول نہیں دیا۔حضرت علامہ کا اشارہ شایداس اُمرکی طرف تھا کہ سیاسی

 $\leftarrow$ 

L

0

اقبال کےحضور TOA

اعتبار سے جب یہ طے ہے کہ زمینداروں کا بیٹولہ جے یونینٹ یارٹی کہا جاتا ہے۔ ہمیشہ ہندوؤں اور سکھوں کی امداد اور تعاون کامختاج رہے گا تو یہ بھی ممکن ہے کہ آ گے چل کر یہ مختاجی ان کے انفرادی مفاد کو بھی محفوظ نہ رکھ سکے۔ اسے اسلامی نقطۂ نظر سے دیکھا جائے ، یامحض معاشی فلاح و بہبود ہی کے خیال ہے،ان کی رجعت پسندی میں کوئی شبہ ہیں تھا۔لہذا کوئی بھی نقطهُ نظر ہواسلامی یامحض معاشی سوال بہتھا کہ پنجاب کا زمیندار کب سمجھے گا زندگی صرف فصل کی کاشت اورغور و پرداخت نہیں ہے، اس کے علاوہ کچھاور بھی ہے۔ یہ بہر حال نہیں ہے کہ انسان کی توجہ عمر بھر زمین پر مرتکز رہے اور مذہب و سیاست کی طرح علم و حکمت ہے بھی اسے کوئی دلچیبی نه ہو۔ جیسے بجز کاشت کاری زندگی کا کوئی مقصد ہی نہیں۔ بقول حضرت علامہ پنجاب کا زمیندار زمین میں دانہ ڈالنے کے لیے تو بیتاب رہتا ہے لیکن اس کی خاک بدن دل کے دانے سے محروم ہے۔ لہذاان کا ارشاد ہے:

> بخاک بدن دانهٔ دل فشال کهاس دانه دارد ز حاصل نشال<sup>ل</sup>

> > **@------@------**

247

### حواثقي

ضرب کلیم: پنجاب کے زمینداروں سے۔

֎.....֎



 $\leftarrow$ 

#### چهارشنبه:۲ رمارچ

حضرت علامہ کی طبیعت بفضلہ تعالی بہتر ہے۔ ہیں بسبب مصروفیت گوسہ پہر سے پہلے حاضر خدمت نہیں ہوسکا،لیکن قرشی صاحب سے ال لیا تھا۔ وہ ایک گونہ مطمئن تھے۔ ہیں نے جب حضرت علامہ سے معذرت کرتے ہوئے کہ حاضری ہیں دیر ہوگئ مزاج پوچھا تو انھوں نے بھی اظہاراطمینان فر مایا۔ارشاد ہوا'' قرشی صاحب اور ڈاکٹر صاحب کوتسلی ہے۔'' مجھے ضبح حاضر خدمت ہونا چاہیے تھا ضبح حاضر خدمت نہیں ہوسکا لیکن حضرت علامہ کو معلوم تھامیری مصروفیتیں کیا ہیں۔فر مایا'' طلوع اسلام کا کیا ہوا؟'' معلوم تھامیری مصروفیتیں کیا ہیں۔فر مایا'' ابھی اورانظار کرو۔ عبلت کی کیا ضرورت ہے؟''لا میں نے صورت حالات بیان کی تو فر مایا'' ابھی اورانظار کرو۔ عبلت کی کیا ضرورت مامہ البتہ مولانا حسین احمہ اور کا گریی خیال علما کی اس روش پر افسوس فر ماتے رہے جو انھوں نے مولانا حسین احمہ اور کا گریی خیال علما کی اس روش پر افسوس فر ماتے رہے جو انھوں نے سیاست میں اختیار کرر کھی ہے اور وہ بھی محض اگریز دشمنی کی بنا پر۔ارشاد ہوا'' پہلوگ جذبات کی سیاست میں اختیار کرر کھی ہے اور وہ بھی محض اگریز دشمنی کی بنا پر۔ارشاد ہوا'' پہلوگ جذبات کی آئر میں بہدر ہے ہیں۔''

پھرفر مایا''مسلمانوں میں ایک افرنگ زدہ طبقہ پیدا ہوگیا تھا۔ بظاہراب یہی طبقہ اسلام کی طرف لوٹ رہاہے۔''

فرمایا '' بیکسی عجیب بات ہے کہ کوٹ اور پتلون کے مقابلے میں جسے گویا دہریت کی علامت سمجھا جاتا تھا، اب سیاست اور تدن کے وہ افرنگی تصورات جو اسلام کی ضد ہیں جبداور دستار میں پناہ لے رہے ہیں۔''

میں نے عرض کیا ''آپ نے خود ہی تو فرمایا ہے:

شوخی باطل ببیں اندر کمین حق نشست



 $\leftarrow$ 

#### جمعرات:۳رمارچ

میں یہ کیاس رہا ہوں۔ قرشی صاحب کہتے ہیں حضرت علامہ کی حالت بڑی تشویش انگیز ہے، بلکہ خطرناک۔ ایلو پیتھک دواؤں سے کوئی فائدہ نہیں ہوا۔ رات منوم دوا نے تو ایبا خراب اثر کیا کہ حضرت علامہ پر ششی کی سی حالت طاری ہوگی اور وہ بے خبری میں پلنگ سے فرش پر گئے۔ اس وقت شاید چار کاعمل ہوگا۔ علی بخش تو گویا ہر وقت حضرت علامہ کی چار پائی سے لگا رہتا ہے۔ خبریت ہوئی کہ وہ اس وقت کمرے ہی میں موجود تھا۔ اس نے گھبرا کرم۔ ش کو پکارا اور پھر دونوں نے بڑی پریشانی کی حالت میں حضرت علامہ کو پلنگ پرلٹایا، مگر گھبراہٹ کا بہ عالم اور پھر دونوں نے بڑی پریشانی کی حالت میں حضرت علامہ کو پلنگ پرلٹایا، مگر گھبراہٹ کا بہ عالم تھا کہ نہ تو علی بخش کو خیال آیا، نہ م۔ ش کو کہ قرشی صاحب کو اطلاع کریں، یا ڈاکٹر صاحبان میں حضرت کہ بلالیں۔ یہ دوسری بات ہے کہ قرشی صاحب اس روز خلاف معمول سیر سے پہلے ہی جاوید منزل آگئے۔ انھوں نے حضرت علامہ کی حالت دیکھی تو گھبرا گئے۔ پھر جو بھی تد بیر بن پڑئی کی۔ حضرت علامہ کی طبعت نہیں برڈی کی۔ حضرت علامہ کی طبعت نہیں موجود پایا تو انھیں بڑا اظمینان ہوا۔ قرشی صاحب بھی جب تک حضرت علامہ کی طبعت نہیں سیدھے میرے ہاں تشریف اور انھیں اظمینان نہیں ہوگیا حضرت علامہ کی خدمت میں بیٹھے رہے۔ پھر بجا سیر کے سیر کا میاس تشریف نے آور کی پر بڑا تعجب ہوا۔ میں نے سیر کے سیر کا تھا۔ ادھر کیے آتا ہوا؟

دراصل میں اندازہ ہی نہیں کر سکا تھا کہ قرشی صاحب کے چہرے سے تشویش کے آثار نمایاں ہیں۔انھوں نے بڑے دکھ بھرے لہجے میں کہا" آپ فوراً جاوید منزل چلے جائے۔ڈاکٹر صاحب کی حالت بڑی خراب ہے۔قلب، گردے اور جگر سب ماؤف ہیں۔ایلو پیتھک دوائیں بھی راس نہیں آئیں۔ضیق کی وجہ ہے نعل قلب کا نقصان۔ ہمیں سب سے زیادہ خیال قلب کا ہے۔''



 $\leftarrow$ 

حضرت علامہ نے بیفر مایا تو ہم سب کو بے اختیار ہنسی آ گئی۔

چند ہے سکوت رہا۔ پھرارشاد ہوا'' چودھری صاحب! کیامضمون صاف ہوگیا۔''

چودھری صاحب نے کہا''ان شاء اللہ کل تک صاف ہوجائے گا۔ پھر آپ ملاحظہ فرمالیجے گا،آپ کی طبیعت ذرااوراچھی ہوجائے تو ہم سب مل کریہ بھی طے کرلیں گےنشست کب ہونی جا ہے۔''

حضرت علامہ نے کہا'بہتڑ۔ پھر ذرا دم لے کرفر مایا''میرے مضمون سے بہت ی باتیں صاف ہوجا ئیں گی۔ علا حضرات کی ہد بہت بڑی غلطی ہے کہا پنی انگریز دشمنی میں کانگریس کا ساتھ دے رہے اور غیر اسلامی تصورات قبول کررہے ہیں۔ کسی وقت انھوں نے انگریزوں کا ساتھ دیے پرسرسیّد کی بڑی شخی سے تنقید کی تھی۔ بدتنقید خلوص پر بہنی تھی اور اس میں ایک عضر ساتھ دیے پرسرسیّد کی بڑی شخی سے تنقید کی تھی۔ بدتنقید خلوص پر بہنی تھی اور اس میں ایک عضر ساتھ دیے کر اس سے بڑی غلطی موجود تھا۔ لیکن کا گریبی خیال علا ہندوؤں کا ساتھ دیے کر اس سے بڑی غلطی سے کر گائے تھی موجود تھا۔ لیکن کا گریبی خیال علا ہندوؤں کا ساتھ دیے کر اس سے بڑی غلطی سے بڑی قائر قوم نے ان کا ساتھ دیا تو اس کا نتیجہ نہایت مہلک ہوگا۔''ک

کررہے ہیں وہ ہمیں جھتے کہ اگر قوم نے ان کا ساتھ دیا تو اس کا ہمیجہ نہایت مہلک ہوگا۔ اور پھر دیر تک ان کی اس ذہنیت پر اظہار افسوس فرماتے رہے۔

حضرت علامہ پھر لیٹ گئے۔ضعف واضمحلال میں خاصی کمی تھی اورعوارض ہے بھی کوئی خاص تکلیف نہیں ہورہی تھی۔ کمر اور شانے کا درد دور ہو چکا تھا۔ وقت بہت کافی گزرگیا تھا اور یوں بھی معلوم ہوتا تھا جیسے حضرت علامہ کو نیند آ رہی ہے۔ہم نے عرض کیا۔''علی بخش اور م-ش آپ کی خدمت میں حاضر ہیں ،اور رہیں گے۔آپ آ رام کیجیے،ہمیں آپ کے آ رام کا خیال ہے،ہم اجازت چاہتے ہیں۔''

ہم لوگ اُٹھے تو قرشی صاحب نے کہا''میں ان شاءاللہ صبح بہت سوریے حاضر ہوجاؤں گا۔'' حضرت علامہ نے اظہار اطمینان فر مایا۔ارشاد ہوا''بہت بہتر۔'' ہم بااطمینان جاوید منزل سے نکلے اور میوروڈ کے پر قدم رکھا تو چودھری صاحب نے ہمیں

 $\leftarrow$ 

ان کی کیفیت مزاج کی اطلاع قرشی صاحب کوکردیتے تا کہ حسب ضرورت مناسب تدابیر کی جائیں۔ میں حضرت علامہ کے کمرے میں داخل ہوا تو قیصر صاحب اور حزب الاحناف کے ایک بزرگ<sup>سیع جن</sup>صیں حضرت علامہ نے'مولوی باز' کا خطاب دے رکھاتھا اور دوایک اور علاے دین بیٹے حضرت علامہ سے باتیں کررہے تھے۔ میں اور حکیم صاحب بھی سلام کرکے بیٹھ گئے۔ گفتگو یہی اتحاداً مت کی تھی ۔تھوڑی دہر کے بعدان حضرات نے اجازت لی تو <mark>حضرات سالک</mark> ومہرآ گئے اور آتے ہی مجھ سے شکایت کرنے لگے کہ میں نے انھیں حضرت علامہ کی ناسازی طبیعت کی اطلاع کیوں نہیں دی۔ میں خاموش رہا۔حضرات سالک ومہر بیٹھ گئے۔حضرت علامہ کا مزاج ہو چھا اور پھریہ دیکھ کر کہ انھیں کوئی تکلیف نہیں، بلکہ طبیعت ایک گونہ شگفتہ ہے ملکی سیاست پر گفتگوکرنے لگے۔ وہ شایدمعلوم کرنا جا ہتے تھے کہ حضرت علامہ کے خیالات میں کوئی تبدیلی تونہیں ہوئی۔ چنانچہ انھوں نے کچھاستفسار بھی کیے۔مثلاً بیر کہ بحالت موجودہ سیاسی اور آئینی اعتبار سے جو مسائل در پیش ہیں مسلمانوں کے نز دیک ان کا بہترین حل کیا ہے؟ کیا ہندوؤں اورمسلمانوں میں کوئی سیاسی مفاہمت ممکن ہے؟ حضرت علامہ نے مختصراً اپنا نقطهُ نظر سمجھایا۔ جہاں تک سیاسی اور آئینی مسائل کا تعلق ہے انھوں نے اپنی اس رائے کا مکرر اظہار کیا 266 ے الٰہ آباد کے خطبہ صدارت میں پیش کر چکے تھے: اور وہ بیہ کہ وفاق کی ابتدا برطانوی ہندوستان سے ہونی جا ہے سندھ، پنجاب اور بنگال کی اسلامی اکثریت کو آئینی طور پرتشلیم کرلیا جائے؛ طریق انتخاب جدا گانہ ہو بشخصی قوانین برقر ار رہیں ، بعینہ اس قتم کے دوسرے تحفظات بھی۔ مثلًا لسانی، تہذیبی، البتہ جہاں تک کسی طرح کی سیاسی مفاہمت کاتعلق ہے فرمایا ''اس کا ایک ہی راستہ ہےاور وہ مسلمانوں کا متحدہ محاذ ، یعنی بحثیت ایک قوم اپنے جدا گانہ تشخص پراصرار۔

سالک و مہر گئے تو کانگریسی اور یونیسٹ خیال مسلمانوں کی باتیں ہونے لگیں، پھر قادیانیوں اور دیوبند کی دخترت علامہ نے فرمایا ''قادیان اور دیوبند اگر چہ ایک دوسرے کی ضد ہیں، کیکن دونوں کا سرچشمہ ایک ہے اور دونوں اس تح یک کی پیداوار جے عرف عام میں وہابیت کہا جاتا ہے۔''

لیگ کےعلاوہ ساری جماعتیں توڑ دی جا کیں ''<sup>می</sup>

اس پر کہا گیا کہ دیو بند کی سیاسی روش تو انگریز دشمنی پر مبنی ہے۔ دیو بند کی تو بہرائے نہیں



 $\leftarrow$ 

کہ انگریزی حکومت کی اطاعت مذہ بافرض ہے، جیسا کہ قادیانی کہتے ہیں۔
فرمایا ''انگریز وشمنی سے بیہ کہاں لازم آتا ہے کہ ہم اسلام وشمنی اختیار کرلیں۔ بیہ کیا
انگریز وشمنی ہے جس سے اسلام کوضعف پہنچ۔ اربابِ دیوبند کو سمجھنا چاہیے کہ اس وشمنی میں وہ
نادانستہ اس راستے پر چل رہے ہیں جو انگریزوں کا تجویز کردہ ہے۔ انگریز چاہتے ہیں مسلمان
چغرافی وطنیت کا اُصول اختیار کرلیں تا کہ اسلام کی حیثیت ایک عقیدے سے زیادہ نہ رہے اور
اُمت، یعنی بطور ایک سیاسی اجتماعی نظام کے اس کی وحدت ختم ہوجائے۔ بیکسی انگریز وشمنی
ہے؟ بیتوان کے ہاتھوں میں کھیلنا ہے۔''

اس پرعرض کیا گیا کہ اہلِ حدیث اقلیت میں ہیں اور اپنے عقاید میں ہڑے متشدہ الہذایہ بھی کہاجاتا ہے کہ وہ اپنے آپ کو دوسرے مسلمانوں سے الگر کھنا چاہتے ہیں۔ اُنھیں ڈرہے کہ سوادِ اعظم میں ان کی کوئی شنوائی نہیں ہوگ۔ شاید یہی وجہ ہے کہ وہ کا نگر لیس کا ساتھ دے رہے ہیں۔ "
حضرت علامہ نے فرمایا" یہ اُمر تو اور بھی افسوس ناک ہے۔ عقاید میں تشدد، تعصب اور شک نظری اگر اسلام کے لیے ہے تو ہڑی مبارک بات ہے، لیکن اگر اس لیے ہے کہ اہلِ حدیث سوادِ اعظم سے کٹ جا کیں اور اُمت کی وحدت در ہم بر ہم ہوجائے تو از حد قابلِ افسوس۔ "
موادِ اعظم سے کٹ جا کیں اور اُمت کی وحدت در ہم بر ہم ہوجائے تو از حد قابلِ افسوس۔ "
عمر اسلامی تصورات بھی پھیلتے چلے جا کیں گئیں گئی۔ "

ارشاد ہوا''اس سے زیادہ مہلک روش اور کیا ہوگی کہ مسلمانوں کی حیثیت ایک مذہبی
ہرادری کی رہ جائے۔الیں آزادی تو غلامی سے بھی بدتر ہوگی۔انگریزوں اور ہندوؤں کی تو پہلے
ہی سے بیخواہش ہے کہ جہاں تک سیاست کا تعلق ہے مسلمان مذہب کو خیر بادگہ دیں۔'
اس پرعوش کیا گیا کہ بعض علما کی طرف سے وطنیت کی تائیداگر چہ اسلام اور مسلمانوں کے
حق میں باعث خطر ہے، لیکن اس کی وجہ کیا بیتو نہیں کہ ان حضرات کی بیروش انگریز دشمنی پرجنی
ہے۔ جب علی گڑھ کی تحریک اُٹھی اور مسلمانوں نے بحثیت مجموعی سرسیّد کی قیادت میں حکومت کا
ساتھ دیا تو اہل حدیث نے سواواعظم سے علیحدگی اختیار کرلی، جس کی ایک وجہ تی سیاسی اختلاف۔
میا تھ دیا تو اہل حدیث نے سواواعظم سے علیحدگی اختیار کرلی، جس کی ایک وجہ تھی سیاسی اختلاف۔
خیال بیتھا کہ علی گڑھ کو انگریزوں کی حمایت منظور ہے۔اس کا زور حکومت کی وفاداری پر ہے۔لیگ
خیال بیتھا کہ علی گڑھ کو انگریزوں کی حمایت منظور ہے۔اس کا زور حکومت کی وفاداری پر ہے۔لیگ
کی تحریک بھی چونکہ علی گڑھ سے اُٹھی، بید حضرات شایداسی لیے کا نگریس کا ساتھ دے رہے ہیں۔

 $\leftarrow$ 

فرمایا ''لین اس سے بیکہاں لازم آتا ہے کہ اہل دیو بند تھائی سے آتھیں بند کرلیں اور محض انگریز دشمنی، یا عقاید میں تشدد کے باعث مصالح اُمت کا لحاظ رکھیں، نہ احکامِ شریعت کا حالانکہ بہی حقائق ہیں جن کا فہم اور تشریح و توضیح ان کا سرما بیا فتخار ہے۔ بیکسی انگریز دشمنی ہے کہ ان کی مخالفت میں ہم اسلام کا پاس رکھیں، نہ مسلمانوں کے مستقبل کا بلکہ اُلٹا ان کے ہتھوں میں کھینے لگیں۔ کیا اسی کا نام وہابیت ہے؟ مجھے نہیں معلوم تھا وہابیت ہیں چھ ہے ۔''لہ عوض کیا گیا نہ یہ وہابیت ہے، نہ وہابیت میں ایسی کوئی بات۔ یہ جو کچھے چند سالوں میں ہماری ناکام قیادت کا، نتیجہ بلکہ سے پوچھے تو تح کے کہ ترکِ موالات کے خاتمے سے جو انتشار رونما ہوا اس کا سلسلہ اب تک جاری ہے۔ یوں بھی ہمارے معاشرے میں صدیوں کی فرقہ بندی نے بعض ایسے خیالات بھیلا رکھے ہیں جو فد بہی اور اجتماعی دونوں پہلووں سے فرقہ بندی نے بعض ایسے خیالات بھیلا رکھے ہیں جو فد بہی اور اجتماعی دونوں پہلووں سے ہمارے اتحاد میں حائل ہیں۔

ارشاد ہوا''مثلاً؟''

'' یہی جمی تصوف اور اس کے زیر انٹر وحدۃ الوجود کی وہ غلط تعبیر جس سے ایک بے روک ازادہ روی اور وسیح المشر بی کوتح یک ہوتی ہے اور جس سے احکام شریعت کی حیثیت محض ظواہر کی ، جاتی ہے۔ لہذا فردان سے بے اعتمائی برتنا اور جماعت وحدت ادیان کے چکر میں اپنا تشخص عوبیعی ہے۔ اسلام ہی میں کوئی بات رہ جاتی ہے، خدا مت اسلامیہ کے جداگا نہ وجود میں ۔'' کے ارشاد ہوا'' اللہ نے توفیق دی تو میں اس سلسلے میں پچھ نہ پچھ ضرور کھوں گا۔ بے شک بیر ایک فتنہ عظیم ہے جس کا از الد ضروری ہے، لیکن سوال بیہ ہے ہمار معلما اور صوفیہ کو کیا ہوگیا۔' کے ایک فتنہ عظیم ہے جس کا از الد ضروری ہے، لیکن سوال بیہ ہے ہمار معلما اور صوفیہ کو کیا ہوگیا۔' کے ایک فتنہ عظیم کے جرور میں صاحب ، راجا صاحب ، م - ش اور راجا سیّد اکبر فی حاضر خدمت تھے۔ راجا صیّد اکبر فو صرف مزاج بری کے لیے آئے تھے، چندمٹ بیٹھے اور چلے گئے۔ وہ گئے تو قرشی صاحب ، سیّد اکبر فو صرف مزاج بری کے لیے آئے تھے، چندمٹ بیٹھے اور چلے گئے۔ وہ گئے تو قرشی صاحب ، آگئے۔انھوں نے بہتر پکھی اور حضرت علامہ کا مزاج بوچھا تو فرمایا'' بلھے شاہ کا ایک مصرع ہے:

آگئے۔انھوں نے نبض دیکھی اور حضرت علامہ کا مزاج بوچھا تو فرمایا'' بلھے شاہ کا ایک مصرع ہے:

آگئے۔انھوں نے نبض دیکھی اور حضرت علامہ کا مزاج بوچھا تو فرمایا'' بلھے شاہ کا ایک مصرع ہے:

آگئے۔انھوں نے نبض دیکھی اور حضرت علامہ کا مزاج بوچھا تو فرمایا'' بلھے شاہ کا ایک مصرع ہے:

چھوٹھ آ کال تال کجھ نیج دا اے <sup>ال</sup>

 $\leftarrow$ 

كربيره كئے \_اور براى رفت آميز آواز ميں كہنے لگے:

..... ..... ..... ..... .....

#### ..... عاشق ہمان کہ ہست<sup>سل</sup>

عجب پریشانی کا عالم تھا، بالخصوص اس لیے کہ اس اثنا میں حضرت علامہ کو دو ایک بار اختلاج کا ہلکا سا دورہ بھی ہوا اور اس لیے تشویش تھی کہ ان کے جذبات کی شدت کوئی اندیشہ ناک صورت نہ پیدا کردے۔لیکن قرشی صاحب نے بنض پر ہاتھ رکھا تو حضرت علامہ سے کہنے لگے: بیا ختلاج نہیں ہے اصتباس ریح کہ وجہ سے قلب پر بوجھ پڑرہا ہے۔ آپ نے جو دوا ابھی استعمال کی ہے اس سے طبیعت بحال ہوجائے گی۔ چنا چہ ایسا ہی ہوا۔اختلاج کی کیفیت جاتی رہی۔ہم نے اطمینان کا سانس لیا۔حضرت علامہ بھی سنجل کر بیٹھ گئے۔

ساڑھے دس نج گئے اور اب حضرت علامہ کی طبیعت اس حد تک سنجل گئی تھی جیسے انھیں کوئی تکلیف ہی نہیں تھی۔ ہم نے عرض کیا کیوں نہ آپ آ رام فرما کیں لیکن حضرت علامہ نے چودھری صاحب کی طرف دیکھا اور فرمایا ''مضمون کیا صاف ہو گیا؟''

انھوں نے کہا جی ہاں صاف ہو گیا۔ارشاد ہوا'' پڑھیے۔''

اس پرہم سب نے عرض کیا وقت زیادہ ہوگیا ہے آب آرام فرما کیں۔ ہم آپ کا بدن داہیں کے۔ قرشی صاحب آپ کی انگلیاں اور ہاتھ سہلا کیں گے۔ مضمون کا کیا ہے، کل من لیجے گا۔لیکن حضرت علامہ نے فرمایا اور باصرار فرمایا ''مضمون سنا جائے گا اور آج ہی سنا جائے گا ،اسی وقت۔''

ارشاد ہوا ''طبیعت کا کیا ہے، آج آج سے مکل خراب۔ مضمون کی اشاعت نہایت ضروری ہے۔ یہ مسلمانوں کی زندگی اور موت کا معاملہ ہے، ہندوستان میں ان کے مستقبل کا۔ مجھے جو کچھ کہنا ہے جلد کہ دینا چاہیے۔ میری طبیعت بفضلہ تعالی اچھی ہے۔''

اب بجز اس کے کہ حضرت علامہ کے ارشاد کی تغییل کی جاتی کوئی چارہ کارنہیں تھا۔ چودھری صاحب نے شروع میں تو کچھتامل کیا، پھر جیب میں ہاتھ ڈالا، مضمون نکالا اور سنانا شروع کردیا۔ حضرت علامہ بغور سنتے، جا بجا اصلاح فر ماتے اور ہم سے کہتے سارا مضمون غور سے سنیں۔ حضرت علامہ نے مضمون پیند فر مایا۔ چودھری صاحب نے ان کے جملہ ارشادات کی ترجمانی نہایت خوبی سے کردی تھی، البتہ کہیں کہیں اُسلوب بیان میں اصلاح ہوئی۔ الفاظ اور



اقبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

جملوں میں بھی رد و بدل کیا گیا۔ ہم مطمئن تھے کہ ایک بہت بڑا مرحلہ بخیر وخو بی طے ہوگیا۔ حضرت علامہ کا ذہن بھی آ سودہ تھا۔ فرمایا ''وہ نیازی صاحب والا جملہ بھی شامل ہوجائے تو بہت اچھا ہو۔''

جمله به تفا:

''افرنجیت نے اب قومیت کی آٹ لی ہے۔'' مهل

بارہ بج چکے تھے علی بخش حضرت علامہ کے ارشاد پر جائے لے آیا۔ جائے پی گئی مضمون کے بارے میں کچھاور باتیں ہوئیں تو سوال پیدا ہوا کہ مخالفین پراس کا اثر کیا ہوگا۔مولا نا اس کے جواب میں اب کیا فرمائیں گے؟ بایں ہمہ ہماری کوشش یتھی کہ گفتگو طول نہ تھیجے،حضرت علامه آرام فرمائيس اورسوجائيس ليكن حضرت علامه كا ذبهن انجهى تك اسمسئلے ميں اُلجھا ہوا تھا کہ کانگریس نے جو بساط سیاست بچھائی ہے اس پر آ زادی وطن، متحدہ قومیت اور ہندومسلم اتحاد کے ساتھ ساتھ سیاست و معاش اور تہذیب ونز قی کے نام پر کیسے کیسے مہرے پھیلا رکھے ہیں؟ ہندو کیا تھیل تھیل رہے ہیں؟ سکھوں کےعزائم کیا ہیں؟ مسلمان کیا کررہے ہیں؟ شیعہ، سنی ، حنفی اور و ہابی کی بحث کس طرح سیاست میں دخل انداز ہور ہی ہے یا داخل کی جار ہی ہے؟ ارشاد ہوا'' دیو بندتو دیو بندتھا، کا نگریس نے اب قادیان کوبھی ہوا دینا شروع کردی ہے' گویا سلسلة بخن اب پھر جاری تھا اور ہماری کوشش بیہ کہ گفتگو کوئی سنجیدہ شکل اختیار نہ کرے تا کہ حضرت علامہ کی شکفتگی مزاج قائم رہے۔لہذا چودھری صاحب جب بھی موقع پاتے قادیانی سیاست برکوئی نہ کوئی فقرہ چست کردیتے۔حضرت علامہ کی طبیعت پر بھی بیان کے رد و کدسے جو بار پڑا تھا دور ہوچکا تھا۔ایک مرتبہ چودھری صاحب کہنے لگے: ''مزے کی بات تو یہ ہے کہ اہل قادیان اگر چہ عقیدہ ممیں کافر سمجھتے ہیں مگراس کے باوجوداتحاد کے بھی خواہش مند ہیں۔وہ کہتے ہیں ہم سب کوایک ہوجانا چاہیے، اس لیے کہ ہندو بہر حال ہم سب کوایک سمجھتے ہیں۔'<sup>81</sup> حضرت علامہ نے فرمایا '' پیخوب منطق ہے۔ اسلام کی بنا پر تو ہم ایک ہیں، نہ ایک ہو سکتے ہیں، البتہ ایک ہیں اور ہو سکتے ہیں تو ہندوؤں کے اس کہنے پر کہ ہم سب مسلمان ہیں یک ارشاد ہوا'' دراصل ان کا مطلب یہ ہے کہ ہم تو قادیانیوں کا مسلمان ہوناتشلیم کرلیں، البيته وه ہميں برابر كافر سمجھتے رہيں۔ يہ كيا خوب بنا ہے اتحاد ہے!''



 $\leftarrow$ 

اس پرہم سب کوہنی آگئ۔ حضرت علامہ نے فرمایا ''بمقابلہ اس کے ہندوؤں کو لیجی۔
سکھا گرچہ فدہباً ہندو ہیں، یا کم از کم ہندوانھیں ایسا ہی سجھتے ہیں اور فرض سیجھتے جب بھی
ان کا کہنا ہہ ہے کہ سکھوں کو چا ہے ہندوؤں سے الگ نہ ہوں، اس لیے کہ فدہب کی بنا پر سیاسی
فرقہ آرائی کا کوئی جواز نہیں، سیاست کو فدہب میں شامل کرنا غلط ہے۔ بایں ہمہ انھیں اکالی پارٹی
بھی بڑی عزیز ہے اور از روے آئین وہ سکھوں کے لیے جداگانہ حقوق پر بھی مصر ہیں، محض اس
کے کہ مسلمانوں کوضعف پہنچے، وہ اکثریت کے صوبوں میں افتد ار حاصل نہ کرنے پائیں۔'
ارشاد ہوا'' پیدا ہو بھی ہو ہو اکثریت کے صوبوں میں افتد ار حاصل نہ کرنے پائیں۔'
کوئی حل فکنا چا ہے۔ معمد ہے جو سیاسی اور فہبی کیا ظرے پیدا ہو گیا ہے۔ اس معمے کا
کوئی حل فکنا چا ہے۔ معمد ہے کہ مسلمان سکھوں کو کیا سمجھیں؟ وہ ہندو ہیں تو کسے جنہیں ہیں تو
کوئی حل فکنا چا ہے۔ معمد ہے کہ مسلمان سکھوں کو کیا سمجھیں؟ وہ ہندو ہیں تو کسے جنہیں ہیں تو
کیوں؟ سکھ بھر حال ہندوؤں کے ہارے میں کیا رائے قائم کریں؟ وہ مسلمانوں سے الگ ہوجا ئیں گ<sup>ان</sup> اللہ مسلمانوں سے الگ ہوجا ئیں گ<sup>ان</sup> اللہ مسلمانوں کی اکثریت کو حضرت علامہ نے کی قدر افردہ خاطر ہوکر فر مایا ''افسوس
ہم اس منطق کا لطف اُٹھار ہے ہے کہ حضرت علامہ نے کی قدر افردہ خاطر ہوکر فر مایا ''افسوس
ہم اس منطق کا لطف اُٹھار ہے ہے کہ حضرت علامہ نے کی قدر افردہ خاطر ہوکر فر مایا ''افسوس
ہم اس منطق کا لطف اُٹھار ہے ہے کہ حضرت علامہ نے کی قدر افردہ خاطر ہوکر فر مایا ''افیا کی ہواری ہو ہیں ہو کی ہواری ہے ہوں کی جارہ ہی ہے تا کہ غیر حفی عناصر کا گریں کی طرف

27 ایک نج گیا۔ حضرت علامہ نے مضمون کی تھیجے اور نظر ثانی میں بڑی د ماغ سوزی فرمائی گئی۔ کھی، کیکن الحمدللله بیاندیشه که ان کے قلب پر کوئی خراب اثر نه پڑے جاتا رہا۔ قرشی صاحب مطمئن تھے اور ہمیں بھی حضرت علامہ کی شگفتگی خاطر سے بڑا اطمینان تھا۔ تھوڑی دیر اور نشست رہی۔ حضرت علامہ کو نیند آرہی تھی۔ ہم نے عرض کیا ''آپ سوجا کیں اور تسلی رکھیں۔ ہم ابھی اور بیٹھیں گئیں گئیں۔''

حضرت علامه نے فر مایا ''بہتر۔''

پھر جب ان کی آئکھ لگ گئی اور ہم نے محسوں کیا کہ وہ آ رام سے سور ہے ہیں تو کمرے سے اُٹھ کر باہر آگئے۔لیکن جانے سے پہلے قرشی صاحب نے اشارے سے علی بخش کو بلایا اور تاکید کردی کہ وہ خود اور م-ش بھی حضرت علامہ کو تنہا نہ چھوڑیں، کمرے ہی میں سوئیں اور ہر طرح سے ان کا خیال رکھیں۔





140

 $\leftarrow$ 

اقبال کےحضور

تغلیمات کی لحاظ ہے بھی اس کےمسلمان ارکان کی رجعت پیندی میں کوئی شینہیں تھا۔ کانگریس البت اس بارٹی ہے مطمئن تھی اس لیے کہ اس کی تنظیم غیر مذہبی بنیادوں پر ہوئی۔ یوں بھی اس کے ہندواور سکھ ارکان تو بہر حال ہندوستانی قومیت سے رشتہ قائم رکھتے۔ رہے اس کےمسلمان ارکان سوانھیں بیہ کہنے کی جرأت ہی نہیں تھی کہ پنجاب کی حکومت اسلامی اکثریت کے ہاتھ میں ہونی حاہیے۔للہذا پنجاب کے مسلمان سیاسی اعتبار سے ہمیشہ د بے رہے اور یہی فی الحقیقت کانگریس کا مقصد بھی تھا۔ پھر اسے فریب نفس کہیے، یا عام مسلمانوں کی تسلی خاطر کے لیے ایک حیلہ کہ انھوں نے صوبائی اورمککی معاملات میں تفریق کرتے ہوئے یہ عجیب وغریب روش اختیار کی کہصوبے کے معاملات میں تو وہ ہندوؤں اور سکھوں کا ساتھ دیں گے،ملکی معاملات میں لیگ کا حالانکہ ہندو اورسکھ کسی معاملے میں ان کا ساتھ دینے کے لیے تیار نہیں تھے۔ بیا یک اور ضرب تھی جوانھوں نے اسلامیان پنجاب کے اتحادیر لگائی۔ ان کی اپنی بے بسی کا یہ عالم تھا کہ کسی مسئلے، مثلاً شہید گئج ہی کے معاملے میں وہ حکومت پر زُور ڈال سکے، نہ سکھوں پر۔اگریہ پارٹی نہ ہوتی تو بہت ممکن ہے پنجاب تقسیم نہ ہوتا، یا اگر ہوتا بھی تو اس کی تقسیم مىلمانوں كے حق ميں ہوتی۔

احادیث اور روایات برغیرمعمولی زور: دیکھیے استدراک۔

میمض اتفاق ہے کہ لیگ جس متحدہ محاذ کی خواہاں تھی اس کے مخالفین کو وہانی یا اہل حدیث کہا جاتا، ورنیہ سوال اہل حدیث کا تھا، نہ وہابیت کا لیکن اختلاف اور انتشار کے اس تکلیف وہ زمانے میں جب مسلمان الگ الگ حلقوں میں بکھر گئے تھے بعض الفاظ نے اصطلاحات کی شکل اختیار کر لی تھی اوران کا اطلاق صرف خاص خاص افراد یا حلقوں پر ہوتا۔ وہابیت یا دیو بند کا کانگریس کے طرف دارعلا اور ان كے عقیدت مندول بر مولانا حسين احمر كانگريس كے حامی تھے۔ مولوى ثناء الله مرحوم مدير الل حدیث امرتسر بھی ملکی مطلع کے زیرعنوان جب سیاست حاضرہ پر تبھرہ فرماتے تو اس سے بھی کا نگریس کی حمایت کا پہلو نکاتا۔مولانا داودغز نوی کا شاربھی زعمائے کانگریس میں ہوتا۔مولانا ابوالکلام آزاد کو بھی اہل حدیث ہی کارکن رکین تصور کیا جاتا تھا۔ انھیں بھی جماعت اہل حدیث کی تائید حاصل تھی۔ لہٰذا عام خیال بیقفا کہ اہل حدیث، یا عرف عام میں 'وہائی' لیگ کے خلاف ہیں۔ دیکھیے استدراک یہاں حاشے میں ان کو گونا گوںمحرکات کا تجزیہ ممکن نہیں جواس وقت کی پراضطراب

اورجس کے پیش نظر اسلامی ہند کی تاریخ کا بالاستیعاب مطالعہ ضروری ہے۔ یہ ایک عضرتھا جو اُمت کے سیاسی اتحاد و استحکام میں حائل رہا۔ علاوہ اس کے اور بھی کئی عناصر تھے، مثلاً بادشاہت اورنسلی تغصّبات \_ جن سے اسلام اور مسلمان دونوں کو بے حدضعف پہنچا۔

273

فضامیں پیدا ہورہے تھے۔

 $\leftarrow$ 

# حواشى

قرشی صاحب کے کارکن ،مطب میں۔

ملک لال دین قیصر، لا ہور کے بڑے سرگرم اور پرانے خلافتی کارکن ، ۱۹۵۸ء میں انتقال ہوگیا۔

۳- - حزب الاحناف مولوی محمد دین مرحوم نے قائم کیا تھا اور وہی اس کے معتمد بھی تھے۔ بڑے متشد دحنفی اور بڑے سرگرم اورمخلص کارکن تھے۔سفید ( چٹا ) درواز ہمسجد وزیر خان میں ان کی دکان کلاہ فروشی کوشاید اب بھی فروغ ہور ہاہے۔ایک زمانے میں یارچہ فروشی بھی کرتے رہے۔سلطان ابن سعود کی مخالفت میں ۲۷-۱۹۲۵ء میں قائم ہوا اورمولا نا دیدارعلی مرحوم ،خطیب مسجد وزیر خان اس کےصدر قراریائے۔ مولا نا مرحوم بھی اپنے عقاید میں بڑے متشدد تھے بیز مانہ چونکہ سلطان ابن سعود کی زبر دست مخالفت اور موافقت کا تھا اس لیے لاہور میں تکفیر کا اچھا خاصا اکھاڑا قائم ہوگیا تھا۔احناف کے نزدیک ہر وہابی کا فرتھا۔مولانا دیدارعلی مرحوم بہت بڑے مکفر تھے۔ان کی تکفیر سے شاید ہی کوئی شخص بیا ہو۔ا قبال كافر، ظفر على كافر، كيلو كافرجس يرمولانا ظفر على خان مرحوم نے كہا

کپلومری مسجد میں جو آ جائے تو کافر

اور پھر جب مولانا ظفرعلی بھی کا فرکھبرائے گئے تو وہ کہاں چو کنے والے تھے۔اٹھیں غصہ آ گیا اور حسب معمول فرمايا:

یا کہ ہے قبلۂ دیدار علی کی داڑھی 273 ب كآم كى چۈكى مونى تھلى كا بيصوف ُظاہر ہے اس آخری رائے سے حضرات سالک و مہر کو اتفاق نہیں تھا۔ انقلاب کی روش تو بیھی کہ مسلمانان پنجاب کو یونینٹ پارٹی کا ساتھ دینا چاہیے، حالانگ یونینٹ سیاسیات پنجاب کے ہندو مسلمان اورسکھ زمینداروں کی ایک حال تھی تا کہ ان کی زمینداریاں محفوظ رہیں ۔ پھر جہاں اس پارٹی کے ہندواورسکھارکان نے کانگریس کی مخالفت کے باوجود ہمیشہ ہندوؤں کا ساتھ دیا، بالخصوص ۱۹۴۲ء میں، یعنی تقسیم ملک کے موقع پر وہاں مسلمان یونینسٹوں نے زمیندار اور غیر زمیندار کی تفریق سے اتحاد أمت ميں رخنہ ڈالا اور يوں اسلاميان پنجاب ميں اختلاف وانتشار کو ہوا دي۔ پھراگر چہ کہنے کواس جماعت میں اکثریت مسلمانوں کی تھی، لیکن وہ انگریزوں اور ہندوؤں دونوں سے دیے ہوئے تھے۔ انگریزوں اور ہندوؤں کی بیہ بہت بڑی کامیا بی تھی کہ انھوں نے یونینٹ مسلمانوں کی مدد ہے مسلمانوں میں اختلاف پھیلایا اور انھیں متحدینہ ہونے دیا۔ چنانچہ وہ اپنی اس کوشش میں خوب خوب کامیاب ہوئے اور قوم کے بیرنام نہاد بھی خواہ ہمیشہ آن کا آلہ کار بنے رہے۔ اُصولاً اس یارٹی کی اساس پنجابیت برتھی۔ حالانکہ بیہ وطنی قومیت کے اعتبار سے تو جیسا بھی محدود اور انتشار انگیز تصورتھا اسلامی

 $\leftarrow$ 

ا قبال کےحضور 124

0

حضرت علامه کوعلما وصو فیہ کے زوال علم کا بڑاافسوس تھا۔ -1

اس زمانے میں وکیل گوجرخاں اب لا ہور میں مقیم ہیں۔ -9

سے کہ دیا تو آ گ بھڑک اُٹھے گی ، جھوٹ کہا تو شاید بچنے کی کوئی صورت نکل آئے۔ -1+

چو رفت خویش بربستم ازیں خاک ہمہ گفتند با من آشا بود -11 ولیکن کس ندانت این مسافر چه گفت و باکه گفت و از کجا بود

بیرند اور ملا کی چشمک ہمیں فارسی شاعری سے ورثے میں ملی۔ رند کی آ زادہ روی اگر چہ بظاہر حدود شریعت سے تجاوز کر جاتی ہے، لیکن اس کا مشرب وسیع اور مسلک صلح کا ہے۔ وہ حقیقت کا جویا اور انسانیت کا پرستار ہے۔ اس کی نظرانسان کے باطن اور اندرون ضمیر پر ہے، ملا کی ظواہر پر۔اس کے پاس قشر ہی قشر ہے،مغزنہیں ہے۔ بیصوفیانہ یعنی تصوف کے عجمی' نشوونما کا خاص مضمون ہے جس میں حقیقت کا ایک شمہ تو موجود ہے لیکن جس سے صوفیانہ ذہن نے کوئی اچھا اثر قبول نہیں کیا۔ بہر حال یہاں کہنے کی بات بیتھی کہ غیرمنقسم ہندوستان میں جب مسلمانوں کا دور''وفاداری'' ختم ہوااور آزادی کی تحریکوں کا دور دورہ شروع ہوا تو ان مصطلحات میں نئے معنی پیدا ہو گئے ۔مولانا ابوالکلام''علاے دين"كى عام بحسى كاماتم كرت بوئ "الملال" ميں جب بھى قلم أشات تو بافسوس فرمات: کامل اس فرقۂ زباد سے اُٹھا نہ کوئی کے چھ ہوئے تو یہی رندان قدح خوار ہوئے

یوں زاہد اور رند اور ملانے تصوف کی حدود سے نکل کر سیاست کے میدان میں قدم رکھا۔ پھر جب ہندی اسلامی سیاست نے کانگریس کے زیر اثر وطنی قومیت کا ساتھ دیا اور علماہے دین کی انگریز وشمنی نے کانگریس کی حمایت میں زبان کھولی اورنہیں سمجھے کہ آ زادی ہند کا مسّلہ فی الحقیقت ہے کیا، یا بیہ کہ اس جدوجهد میں از روے اسلام ان کا موقف کیا ہونا جاہیے، جس کی وجہ تھی بطور ایک نظام اجتماع اُمت کے مصالح سے ان کی بے خبری، تو رنداور ملاکی اصطلاحوں میں نے معنی پیدا ہوگئے۔رنداسلام کا راز دارگلبرا، ملااس سے بے خبر۔

شعر کیاہے؟ راقم الحروف بھول گیا۔

ہراعتبار سے، بالخصوص ان معنوں میں کہ قومیں وطن سے بنتی ہیں۔

پیاس زمانے میں قادیان کی عام منطق تھی۔ -10

بياس وقت ہندو سياست كاعام انداز تھا۔ -14

اور بالآخرابيا ہی ہوا۔

֎.....֎

274

 $\leftarrow$ 

تعلیمات کی لحاظ ہے بھی اس کے مسلمان ارکان کی رجعت پندی میں کوئی شبہ نہیں تھا۔ کا گریس البتہ اس پارٹی ہے مطمئن تھی اس لیے کہ اس کی تنظیم غیر ند ہجی بنیادوں پر ہوئی۔ یوں بھی اس کے ہندواور سکھ ارکان تو بہر حال ہندوستا ٹی قو میت سے رشتہ قائم رکھتے۔ رہے اس کے مسلمان ارکان سو آھیں بیہ کہنے کی جرائے بی نہیں تھی کہ پنجاب کی حکومت اسلامی اکثریت کے ہاتھ میں ہونی چاہیے۔ لہذا پنجاب کے مسلمان سیاسی اعتبار سے ہمیشہ و بے رہے اور یہی فی الحقیقت کا گریس کا مقصد بھی تھا۔ پھر اسے کے مسلمان سیاسی اعتبار سے ہمیشہ و بے رہے اور یہی فی الحقیقت کا گریس کا مقصد بھی تھا۔ پھر اسے فریب نفس کہیے، یا عام مسلمانوں کی تسلی خاطر کے لیے ایک حیلہ کہ انھوں نے صوبائی اور ملکی معاملات میں تو وہ ہندوؤں اور میں تقریب وغریب روش اختیار کی کہ صوبے کے معاملات میں تو وہ ہندوؤں اور سکھوں کا ساتھ دیں گے، ملکی معاملات میں لیگ کا حالانکہ ہندو اور سکھ کسی معاملے میں ان کا ساتھ دیتے کے لیے تیار نہیں تھے۔ یہ ایک اور ضرب تھی جو انھوں نے اسلامیان پنجاب کے اتحاد پر لگائی۔ دینے کے لیے تیار نہیں تھے۔ یہ ایک اور ضرب تھی جو انھوں نے اسلامیان پنجاب کے اتحاد پر لگائی۔ ان کی اپنی بے بی کا بی عالم تھا کہ کسی مسکے، مثلاً شہید گنج بھی کے معاملے میں وہ حکومت پر زور ڈال سکے، نہاوں کر جو تا میں ہوتی۔ مہرت ممکن ہے پنجاب تقسیم نہ ہوتا، یا اگر ہوتا بھی تو اس کی تقسیم مسلمانوں کے حق میں ہوتی۔

احادیث اور روایات پرغیر معمولی زور: دیکھیے استدراک۔

یہ محض انفاق ہے کہ لیگ جس متحدہ محاذ کی خواہاں تھی اس کے مخالفین کو دہائی یا اہل صدیث کہا جاتا، ورنہ
ال اہل صدیث کا تھا، نہ وہابیت کا ۔ لیکن اختلاف اور انتشار کے اس تکلیف دہ زمانے میں جب

274

274

اطلاق صرف خاص خاص افراد یا حلقوں پر ہوتا۔ وہابیت یا دیو بند کا کا نگریس کے طرف دارعاما اور ان کا اطلاق صرف خاص خاص افراد یا حلقوں پر ہوتا۔ وہابیت یا دیو بند کا کا نگریس کے طرف دارعاما اور ان کے عقیدت مندوں پر۔ مولانا حسین احمد کا نگریس کے حامی خطے۔ مولوی ثناء اللہ مرحوم مدیر اہل حدیث امر ترجی ملکی مطلع کے زیرعنوان جب سیاست حاضرہ پر تجرہ فرماتے تو اس سے بھی کا نگریس کے حامی ہوتا۔ مولانا ابوالکلام آزاد کو کہا ہے کا نگریس میں ہوتا۔ مولانا ابوالکلام آزاد کو بھی اہل حدیث کی تائید حاصل تھی۔ کی حمایت کا پہلو نگا کے مارکن رکین تصور کیا جاتا تھا۔ انھیں بھی جماعت اہل حدیث کی تائید حاصل تھی۔ لہذا عام خیال می تھا کہ اہل حدیث، یا عرف عام میں دہائی گی گیریس جواس وقت کی پر اضطراب دیکھیے استدراک یہاں حاشیے میں ان کو گونا گوں محرکات کا تجزیم ممکن نہیں جواس وقت کی پر اضطراب فضا میں پیدا ہور ہے تھے۔

اورجس کے پیشِ نظر اسلامی ہند کی تاریخ کا بالاستیعاب مطالعہ ضروری ہے۔ یہ ایک عضر تھا جو اُمت کے سیاسی اتحاد و استحکام میں حاکل رہا۔ علاوہ اس کے اور بھی کئی عناصر تھے، مثلاً بادشاہت اور نسلی تعصّبات۔ جن سے اسلام اور مسلمان دونوں کو بے حدضعف پہنچا۔

 $\leftarrow$ 

ارشادہوا''یہی کہ طبیعت کا وہی حال ہے جوآپ دیکھ گئے تھے۔ مجھے اطمینان ہے۔''
مثام سے پہلے پھر قرشی صاحب سے ملا، گھر پہنچا اور جا ویدمنزل کا راستہ لیا۔ اس سے پہلے
مجھی قرشی صاحب سے بل چکا تھا۔ وہ خود بھی سہ پہر میں کسی وقت حضرت علامہ کو دیکھ آئے تھے اور
خوش تھے کہ ان کی طبیعت بتدریج بہتر ہورہی ہے۔ کہنے لگے'' خطرے کا امکان نسبتاً کم ہوگیا ہے۔''
جا ویدمنزل پہنچا تو م-ش اور علی بخش نے بھی بڑا اطمینان ظاہر کیا۔ معلوم ہوا حضرت
علامہ بڑے آسودہ خاطر ہیں۔ جس کسی نے مزاج پوچھا، فر مایا: ''الحمدللہ اچھا ہوں۔'' دن میں
کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ میں ابھی صحن ہی میں تھا کہ قرشی صاحب اور چودھری صاحب بھی
تشریف لے آئے۔ راجا صاحب کے بارے میں معلوم ہو چکا تھا کہ حضرت علامہ کی خدمت
میں حاضر ہیں۔ تھوڑی دیر میں خواجہ عبدالرجیم بھی آگئے اور ہم سب ایک ساتھ حضرت علامہ کی
خواب گاہ میں داخل ہوئے۔ حضرت علامہ نے حسب معمول فر مایا ''آ ہے'۔''

ہم سب مزاج پرسی کے بعد قریب ہوکر بیٹھ گئے تو قرشی صاحب نے حضرت علامہ کی نبض دیکھی اور اطمینان کا اظہار کیا۔ حضرت علامہ خواجہ صاحب سے مخاطب ہوئے۔ فرمایا '' کہیے خواجہ صاحب کیا حال ہے؟ آپ کہاں تھے؟ کچھ سرکار دولت مدار اور اس کے ہوا ''ہوں کی بات کیجے۔''

خواجہ صاحب مسکرائے اور اپنی غیر حاضری کی معذرت کرنے گئے۔ حضرت علامہ نے فرمایا
"اس وفت جو حالات ہیں ان میں مسلمانوں کا گزرایک ہڑے نازک مرحلے سے ہور ہا ہے۔ وہ
متحد نہ ہوئے اور نہیں سمجھے کہ اسلام ان سے کس قتم کے ممل کا طلب ہے تو انجام اچھانہیں ہوگا۔"
ارشاد ہوا "نٹی تعلیم آئی اور الحاد اور دہریت ساتھ لائی۔ مدرسے اور خانقاہیں کب سے
ویران پڑی ہیں۔ دیو بندکی دینی عصبیت سے ہڑی ہڑی تو قعات تھیں۔ دیو بندکو کیا ہوا؟

پھر چودھری صاحب سے دریافت فرمایا''چودھری صاحب!مضمون کیاصاف ہو گیا؟'' چودھری صاحب نے کہا''ان شاءاللہ کل تک صاف ہوجائے گا۔''

علی بخش کھانا لے آیا۔ حضرت علامہ نے کھانا کھایا اور پھر ذراسی در کے بعد قرشی صاحب کے زیر ہدایت کوئی دوا کھائی، حقے کے کش لیے، تکیوں سے ٹیک لگائی تا کہ آ رام فرمائیں۔ راجا صاحب اور خواجہ صاحب سے بھی بھی کوئی بات کر لیتے، لیکن ہماری کوشش یہی



 $\leftarrow$ 

تھی کہ حضرت علامہ زیادہ گفتگو نہ کریں۔

نون گئے۔خواجہ صاحب اور راجا صاحب نے اجازت لی۔ م۔ شبھی کسی کام کے خیال سے دوسرے کمرے میں چلے گئے، مگر چھر جلدی واپس آ گئے۔ اب صرف چودھری صاحب، قرشی صاحب اور راقم الحروف حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر سے یا علی بخش اور رحما کہ ان کا بدن داب رہے سے ۔ معلوم ہوتا تھا حضرت علامہ کو لیٹے لیٹے نیند آ گئی ہے۔ ہم لوگ مطمئن کے ابدن داب رہے سے ۔ معلوم ہوتا تھا حضرت علامہ کو لیٹے لیٹے نیند آ گئی ہے۔ ہم لوگ مطمئن شے اور آ ہستہ آ ہستہ آ پس مین با تیں کررہے سے کہ حضرت علامہ نے ایک آ دھ بار اختلاج کی شکایت کی، مگر ایسی خفیف کہ عرق گل گاؤ زبان کے استعمال سے فوراً جاتی رہی ۔ حضرت علامہ پھراً گھ کر بیٹھ گئے۔ ان کی طبیعت بڑی شگفتہ تھی، چنا نچہ ایک بار جب انھوں نے علی بخش اور چودھری صاحب سے وہی چودھری صاحب سے وہی نبیت ہے جوسوہنی کو مہینوال سے۔''

علی بخش کھلکھلا کر ہنس پڑا، گر پھر بید دیکھ کر کہ حضرت علامہ کروٹ بدلنا چاہتے ہیں، آگے بڑھا۔ حضرت علامہ نے کروٹ لی اور علی بخش تکیوں کو ایک طرف ہٹاتے ہوئے ان کی کمر دابنے لگا۔ قرشی صاحب کہنے گئے'' کہنے چودھری صاحب! آپ کی اس نسبت کے بارے میں دابنے لگا۔ قرشی صاحب کوبھی ہنسی آ رہی تھی۔ حضرت یا رائے ہے؟''م۔ ش نے ہلکا سا قبقہہ لگایا۔ چودھری صاحب کوبھی ہنسی آ رہی تھی۔ حضرت علامہ بھی خوش تھے۔ پھر ایسا معلوم ہوا جیسے ان کی آ نکھ لگ گئی ہے۔ ہم خاموش بیٹھے تھے کہ حضرت علامہ جو فی الواقع سوگئے تھے، دس پندرہ منٹ کے بعد جاگ اُٹھے، کروٹ بدلی اور حضرت علامہ جو فی الواقع سوگئے تھے، دس پندرہ منٹ کے بعد جاگ اُٹھے، کروٹ بدلی اور حق کاکش لگا کر مجھ سے فر مایا کہ تاریخ اسلام کا کوئی واقعہ بیان کروں۔ میں پہلے تو پچھ خاموش رہا، پھر پچھاز رہ انتثال اَمراور پچھاس خیال سے کہ حضرت علامہ کا دل بہلار ہے تاریخ اسلام کا کوئی نہ کوئی نہ کوئی واقعہ بیان کرتا رہا۔ حضرت علامہ واقعات کو سنتے اور مخطوظ ہوتے۔ ایک مرتبہ دفعتا اُٹھ کر بیٹھ گئے اور فر مایا ''اسین کو اسلامی تاریخ سے بڑا گہر اُتعلق ہے، لیکن اسین کی تاریخ ابھی تک پر دہ اُنٹا میں ہے۔''

پھر کچھ رُک گئے اور بڑے افسوسناک لہجے میں کہنے گئے'' اسپین کیا، مسلمان اپنی ساری تاریخ سے بے خبر ہیں۔ پیشعروشاعری کیا ہے؟ کچھ بھی نہیں! کاش میں نے شاعری نہ کی ہوتی ہے'' تاریخ سے بے خبر ہیں۔ پیشعروشاعری کیا ہے؟ کچھ بھی نہیں! کاش میں نے شاعری نہ کی ہوتی ہے' قرشی صاحب نے کہا''لیکن آپ نے تو شاعری کے پردے میں وہ سارا کام کر ڈالا جو

 $\leftarrow$ 

فلسفیوں ارمؤرخوں،علااورفقہا کے کرنے کا تھا۔ آپ یہ کیسے کہتے ہیں کہ آپ نے شاعری نہ کی ہوتی۔ہمیں تواس شاعری پر ناز ہے،حتی کہوہ جو کہا گیا ہے: مانه بوديم بدين مرتبه راضى غالب

شعرخود خواہش آن کرد کہ گرددفن ما

غالب نے دراصل آپ ہی کے لیے کہا تھا۔ اس سے کیسے انکار ہوسکتا ہے؟ آپ کوتو غالب کی طرح پیه کہنے کی بھی ضرورت نہیں:

> تو اے کہ محو سخن گشران پیشینی میاش منکر غالب که در زمانهٔ تست''

حضرت علامہ نے قدرے تبسم فرمایا، مگر کہا کچھنہیں۔ میں چودھری صاحب اور قرشی صاحب کے اشارے سے پھر واقعات بیان کرنے لگا، زیادہ تر اندلس اور تاریخ اندلس ہی کے بارے میں۔قرشی صاحب اور چودھری صاحب بھی کسی نہ کسی بات کا اضافہ کردیتے تا کہ واقعات کی دل چھپی قائم رہے۔ یوں دس پندرہ منٹ گزرے تو ہم نے دیکھا کہ حضرت علامہ پر غنود گی طاری ہے۔ میں خاموش ہو گیا۔ چودھری صاحب اور قرشی صاحب بھی خاموش تھے۔ 279 ) زیادہ ہوگیا تھا۔ بارہ نج چکے تھے۔ ہم نے سوچا کیوں نہ چپ چاپ خواب گاہ سے باہر تھ آئیں تا کہ حضرت علامہ کی نیند میں خلل واقع نہ ہو۔ کیکن معلوم نہیں کیا بات تھی کہ حضرت علامہ دفعتاً اُٹھ کر بیٹھ گئے اور جیسے ہم سے خطاب مقصود ہواپنی بیٹھی ہوئی آ واز میں کہ شدت تأ ثر ہے اور بھی گلو گیر ہور ہی تھی بڑے در دناک انداز میں ارشا دفر مایا:

تهنیت گوئیدمستال را که سنگ محتسب بر دل آمد واین آفت از مینا گزشت

اور دوسرا مصرع پڑھتے پڑھتے اتنا روے کہ ہم پریشان ہوگئے۔ دیر تک یہی کیفیت رہی۔ بھی سوجاتے ، بھی کوئی بات کرتے ، بھی مسلمانوں کی حالت پر اشک باری فرماتے۔ م-ش کہنے لگے'' رات کو جب بھی آ نکھ کتی ہے تو اکثر کہتے ہیں:افسوس ہے، بڑاافسوس،مولانا حسین احمہ نے یہ کیسے کہ دیا قومیں اوطان سے بنتی ہیں۔''

ہم خاموش تھے اور پریشان بھی۔حضرت علامہ پھرلیٹ گئے ۔علی بخش اور رحما ان کا بدن

 $\leftarrow$ 

ا قبال کے حضور

دا بنے گئے، م- ش شانے اور کمر۔ قرشی صاحب بھی جیسا کہ ان کا معمول تھا حضرت علامہ کے ہاتھ سہلاتے رہے۔ وہ کرسی کوآ گے بڑھائے حضرت علامہ کے بانگ سے لگے بیٹھے تھے۔ ان کی انگلیاں حضرت علامہ کی نبض پڑھیں اور وہ گویا اشار تا ہم سے کہبر ہے تھے کہ اطمینان رکھیں، حضرت علامہ کو نیند آ رہی ہے۔ چنا نچہ حضرت علامہ تھوڑی دیر کے لیے سوبھی گئے۔ مگر پھر جلد ہی اُٹھ بیٹھے اور کہنے لگے 'علی بخش چائے کا اہتمام کرو۔ یہ لوگ کب سے بیٹھے ہیں۔'' ہی اُٹھ بیٹھے اور کہنے گئے دکار ہاتھا می کرو۔ یہ لوگ کب سے بیٹھے ہیں۔'' ان کی طبیعت اب پھر مائل بہ گفتگوتھی۔ زیادہ تر لیگ کے استحکام، مسلمانوں کے اتحاد اور یونینسٹ پارٹی کا ذکر رہا۔ چودھری صاحب یونینسٹ ارکان کی غلامانے ذہینت، ان کی بے تھی اور ایک غیرتی کا کوئی نہ کوئی واقعہ بیان کرتے۔حضرت علامہ ان واقعات کو سنتے تو افسوس فرماتے۔ ایک مرتبہ کہنے گئے''ان لوگوں کے طور طریق پر قاآنی کا یہ شعرصا دق آتا ہے:

..... کو خرمی کند<sup>ئ</sup> اگرای آب و جا ہے از فرنگ است جبیں خود منہ جز بردر او بیں بہ پیشش سے ہونہ

سریں را ہم بہ پیشش دہ کہ آخر حقے دارد بہ خر یالان گر او

## حواشى

ا- شایدیمی خیال تھاجس کے زیر اثر ارسغان حجاز کی بیرباعی موزوں ہوئی:



280

 $\leftarrow$ 

صاحب البتة نہیں آئے تھے اور بیداً مرایک گونہ باعث تعجب تھا۔حضرت علامہ نے بھی دوایک بار دریافت فرمایا'' راجا صاحب کہاں ہیں؟''

عرض کیا گیا،آتے ہی ہوں گے۔

حضرت علامہ نے کھانا کھایا تو علی بخش نے چائے کا اہتمام کیا۔لیکن علی بخش بہت تھک گیا ہے۔گھر بار اور بچوں کی دیکھ بھال کے علاوہ بار بار حضرت علامہ کی خدمت میں حاضری، چائے اور حقے کا اہتمام، حضرت علامہ کے ساتھ مسلسل بے خوابی، یہ سب کام ہیں جوعلی بخش کو کرنا پڑتے ہیں۔ مگر آفرین ہے علی بخش کو کہ حضرت علامہ کی محبت میں اسے اپنی تکلیف کا ذرا بھی احساس نہیں ہوتا۔ دیوان علی کے آنے سے البتہ اسے خاصا اطمینان ہوگیا ہے۔ حضرت علامہ کا اصرار تھا کہ رحما کے علاوہ ایک اور آدمی کا انتظام کرلینا چاہیے تا کہ ملاز مین باری باری علامہ کا اصرار تھا کہ رحما کے علاوہ ایک اور آدمی کا انتظام کرلینا چاہیے تا کہ ملاز مین باری باری سے آرام کرسیس۔ دیوان علی میں ایک خوبی یہ بھی ہے کہ پنجا بی کے صوفی شعرا کا بہت ساکلام اسے حفظ ہے۔ آواز بھی غنیمت ہے۔ اس سے اکثر بلصے شاہ کی کافیاں، سی حرفی ہدایت اللہ، یوسف زلیخا اور بعض دوسرے شاعروں کا کلام سنا جاتا ہے۔

دیر تک نشست رہی اور حضرت علامہ کی شگفتگی خاطر کے لیے ادھراُدھر کی باتیں ہوتی رہیں۔
مقصد میر تفا کہ کسی طرح حضرت علامہ کا دل بہلا رہے۔حضرت علامہ بھی سوبھی جاتے ، بھی
مسلمانوں کی گذشتہ اور آبندہ سیاست کے پیشِ نظر مستقبل کے بارے میں طرح طرح کے سوال
مسلمانوں کی گذشتہ اور آبندہ سیاست ہے ؟ کیا مسلمان کوئی عملی اقدام کریں گے ؟ وغیرہ وغیرہ۔

283 بے۔کیا لیگ کو بچھ سرماییل سکتا ہے ؟ کیا مسلمان کوئی عملی اقدام کریں گے ؟ وغیرہ وغیرہ۔

پھر معلوم نہیں کس طرح غالب کا ذکر آ گیا۔شاید چودھری صاحب نے ارباب اقتدار پر
تجرہ کرتے ہوئے ان کا کوئی شعر پڑھا تھا کہ قرشی صاحب نے کہا ''غالب خوب شاعرتھا۔''
حضرت علامہ نے فرمایا ''غالب واقعی بہت بڑا شاعرتھا،لیکن محض پنیش میں اضافے کے

خیال سے سرکارانگاشیہ کی مدح میں قصائد لکھنا ہڑے افسوس کی بات ہے ﷺ غالب کی اس روش سے بڑاد کھ ہوتا ہے۔''

پھر فرمایا'' غالب کا کلام دراصل فارس ہی میں ہے۔ غالب کا فارس کلام پڑھیے اور ضرور پڑھیے۔ غالب کا فارس کلام بڑی چیز ہے۔''

پھرارشاد ہوا''غلامی بہت بڑی لعنت ہے۔ غلامی زبان سے وہ کچھ بھی کہلوادیتی ہے جو انسان نہیں کہنا چاہتا، دانستہ اور نادانستہ بھی۔''



 $\leftarrow$ 

حضرت علامہ کوشاید افسوس تھا کہ خود ان کی زبان سے بھی تو ایسے اشعار نکل چکے ہیں جن میں سرکار انگلشیہ کی مدح سرائی کی گئی ہے لیے یہ مجبوری تھی یا معذوری، جو کچھ بھی تھا ہونا مہیں چا ہے تھا۔ حضرت علامہ شایداسی خیال سے خاموش ہو گئے۔ ہم بھی خاموش شھے۔

## حواشى

- ا- يەحضرات كارىرداز بى توتىھـ
- ۲- حضرت علامہ کے علاج کے بارے میں۔
- ۳۰ خان بہادر ملک زمان مہدی مرحوم بڑے دردمند اور مخلص انسان تھے۔علی گڑھ میں تعلیم پائی۔ وطن ان
  کا مجرت تھا، مضافات شاہ آ باد ضلع کرنال میں۔ ملازمت کا سلسلۂ ڈپٹی کمشنری پرختم ہوا۔ چند دن مالیر
  کوٹلہ میں بھی رہے۔ پھر حضرت علامہ کے ایماسے لیگ میں شریک ہوگئے اور پنجاب مسلم لیگ کے
  نائب صدر منتخب ہوئے۔ ملک برکت علی مرحوم اور خان غلام رسول خان مرحوم کے ساتھ انھوں نے
  نائب صدر منتخب ہوئے۔ ملک برکت علی مرحوم اور خان غلام رسول خان مرحوم کے ساتھ انھوں نے
  یونینٹ پارٹی کی شدید مخالفت کے باوجود پنجاب میں مسلم لیگ کا نام زندہ رکھا۔ پنجاب میں لیگ کے
  اس دور کی تاریخ بڑی دلچسپ اور سبق آ موز ہے۔حضرت علامہ کے وجود سے اسے جس طرح تقویت
  پنجی وہ ایک الگ مبحث ہے جس کی تفصیل کا میہ موقع نہیں۔
  - ۸- پیسب حضرت علامه کی کوششوں کا نتیجہ تھا۔ بید دوسری بات ہے کہ اجلاس لا ہور میں نہ ہوسکا۔
    - ۵- 🗸 مثلاً ملكه وكثوريه كي شان ميں ان كا قصيدہ:

#### خودروز گار با نتواند شاریافت

یہ''نتواندشار یافت'' کےالفاظ کس قدر تکلیف دہ ہیں۔معاذ اللہ!

بایں ہمہ حضرت علامہ غالب کی عظمت کے قائل تھے۔انھوں نے غالب کی شخصیت کو غالب کی شاعری سے بھی جدانہیں کیا۔ گویا وہ جب اسے بہت بڑا شاعر کہتے تو اس کا مطلب بیبھی ہوتا کہ وہ بہت بڑا انسان بھی تھا۔

۲- ۱۹۱۷ س

روش تجلیوں سے تری خاوران ہند

اے تاجدار نطۂ جنت نشان ہند





 $\leftarrow$ 

اورمیاں امیر الدین <sup>سی</sup> آئے ہیں۔'' حضرت علامہ نے فر مایا''بہت خوب۔''<sup>سی</sup> پھرفر مایا،''انھیں اندر لے آؤ۔''

علی بخش نے دوکرسیاں اور ڈال دیں۔ میں اور راجا صاحب ذرا ہٹ کرایک طرف بیٹھ گئے۔حضرت علامہ نے نواب صاحب اور میاں صاحب کا بڑی گرم جوشی سے خیر مقدم کیا اور ان کے سلام کا جواب دے کرنواب صاحب کی غیرت ملی پراٹھیں مبارک باد دی۔ ارشاد ہوا''خدا کرے سب رئیسوں کا دل آپ کا سا ہوجائے۔''

نواب صاحب از راہ انکسار مسکرائے، پھر لیگ کے اجتماع لا ہور اور اس کی صدارت<sup>ھ</sup> کی باتیں کرنے لگے۔

حضرت علامہ نے فرمایا" اس اُمرکی بڑی ضرورت ہے کہ آمبلی میں بھی لیگ پارٹی قائم ہوجائے۔'
پھر ملک برکت علی کے مسودہ قانون کے کی تعریف کی ۔ فرمایا "اس بات کو اُٹھارہ انیس
برس ہو گئے ۔ میاں فضل حسین مرحوم نے سکھول کی درخواست کے بغیرخود ہی گوردوارہ بل پیش
برس ہو گئے ۔ اس بل نے سکھول کو متحد کردیا اور وہ ایک جداگانہ قوم بن گئے ، حالانکہ اس سے
موردواروں پر مہنتوں کا قبضہ تھا۔ بیسب کچھ ہوا مگر اوقاف کا معاملہ جول کا تول
برٹارہا۔''ک

فرمایا ''میاں صاحب سے بارہا درخواسیں اور التجائیں کی گئیں کہ خدا را گوردوارہ بل پیش نہ کیجیے، مگر انھوں نے مسلمانوں کے انتشار کوسکھوں کے اتحادیر ترجیح دی۔''<sup>9</sup>

میں نے اور راجا صاحب نے زیادہ دیر بیٹھنا مناسب نہیں سمجھا۔ خیال تھا کے ممکن ہے نواب صاحب کو تخلیے کی ضرورت ہواور وہ حضرت علامہ سے کوئی راز کی بات کہنا چاہتے ہوں، چنانچہ ہم نے اجازت لی۔

شام کو جاوید منزل پہنچا تو خاصی دیر ہو چکی تھی۔ معلوم ہوا راجا صاحب تو ابھی گئے ہیں، چودھری صاحب اور قرشی صاحب البتہ حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہیں۔ میں نے خواب گاہ میں داخل ہوکر سلام عرض کیا تو یہ دیکھ کر بڑی تشویش ہوئی کہ حضرت علامہ کچھ بے خواب گاہ میں داخل ہوکر سلام عرض کیا تو یہ دیکھ کر بڑی تشویش ہوئی کہ حضرت علامہ کچھ بے جواب گاہ میں داخل ہوکر سلام عرض کیا تو یہ دیکھ کے میں حضرت کے میں حضرت کی ان کا بدن داب رہے ہیں حضرت

 $\leftarrow$ 

علامہ بار بار کروٹ بدلتے۔ پھٹیق کی تکلیف تھی، پھودرد کی۔ اس حالت میں بار بار''یااللہ''
کہتے۔ایک مرتبہ بڑی دل سوزی کے لہج میں فرمایا'' مجھے صحت ہوجائے تو جہاد بالسیف کروں۔''
قرشی صاحب نے کہا''اللہ تعالی آپ کو صحت دے مگر آپ کو جہاد بالسیف کی کیا ضرورت
ہے؟ آپ نے جو پھھ کیا ہے وہ جہاد بالسیف سے کم تو نہیں۔ بی تو صرف مخالفین کی طرف سے
کہا جاتا ہے کہ آپ نے پھڑ ہیں کیا۔ ہم ان کے کہنے کو مطلقاً خاطر میں نہیں لاتے۔ آپ کی
ہے عملی ہزار ممل سے بہتر ہے۔''

حضرت علامہ نے'' یا اللہ'' کہا اور خاموش ہو گئے۔

چند منٹ گزر گئے۔ میں بھی ان کا بدن داہنے لگا۔ حضرت علامہ نے پھر سراُٹھایا اور کرب کی سی حالت میں کہنے گئے''مولوی کا ذہن پچھلے سوبرس سے عقیم چلا آتا ہے۔ دیو بند ہی کو دیکھیے۔ دیو بند بھی انگریزی شہنشا ہیت کی غیر ارادی تخلیق ہے۔''

ہمیں تعجب تھا حضرت علامہ کیا گہ رہے ہیں؟ دیوبند کو انگریزی شہنشاہیت سے کیا نسبت؟ دیوبند سے زیادہ انگریزی تعلیم کی مخالفت کس نے کی؟ دیوبند ہمیشہ برطانوی اقتدار کا مخالف رہا ہلکہ اس کے خلاف عملاً قدم اُٹھایا۔ ہم منتظر سے کہ حضرت علامہ اپنے ارشادات کی صراحت کی خلاف میں گئی کے باعث اپنا سر پھر تکیے پر ٹیک دیا، البتہ چند تحول کے بعد قدر سے سکون ہوا تو ارشاد فر مایا ''میری بات سے غلط نہی نہ ہو۔ ملاکا ذہن فی الواقع عقیم ہے اور پیچلی ایک صدی کی تاریخ اس اُمرکی شاہد کہ ملاغور وفکر سے محروم ہے۔

ہم نے عرض کیا ''ہمیں اسلامی ہند کے زوال علم سے انکارنہیں ، کین دیوبند کا وجود کیا مستثنیات میں سے نہیں ہے؟ دیوبند بھی غلامی پرراضی نہیں ہوا۔ حضرت شیخ الہند کا تعلق دیوبند سے تھا۔ مولا ناحسین احمر بھی دیوبند ہی سے تعلق رکھتے ہیں۔ پچھلی جنگ عظیم میں انھوں نے انگریزی حکومت کے ہاتھوں کیا پچھ سختیاں برداشت نہیں کیں۔ اس وقت بھی وہ جو پچھ کررہے ہیں انگریزوں کی مخالفت ہی میں کررہے ہیں۔ رہے بانی دیوبندمولا نامحم قاسم ، سووہ ایک بہت ہیں انگریزوں کی مخالفت ہی میں کررہے ہیں۔ رہے بانی دیوبندمولا نامحم قاسم ، سووہ ایک بہت بڑی اصلای تح کیا ہے کہ اظہار ہور ہا ہے مصالح اُمت کے منافی ہیں ، لیکن یہ خیالات کی طرف سے اب جن خیالات کا اظہار ہور ہا ہے مصالح اُمت کے منافی ہیں ، لیکن یہ خیالات کی طرف سے اب جن خیالات کا اظہار ہور ہا ہے مصالح اُمت کے منافی ہیں ، لیکن یہ خیالات کا الگرا ہے ہیں۔ انگر سے دیوبند کے نہیں ہیں۔

زور پڑتا ہے اس سے کوئی تکلیف نہ ہوجائے۔

ا قبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

حضرت علامہ سانس کی تکلیف کے باعث مسلسل گفتگونہیں کر سکتے تھے اور ہم بھی نہیں والے جے تھے کہ گفتگو فرما ئیں، مبادا ان کی تکلیف بڑھ جائے۔لیکن اس کے باوجود انھوں نے کوک رُک کر فرمایا ''ملاکا فربن یوں عقیم ہے کہ صدیوں کی فرسودہ اور لاطائل بحثوں میں اُلجی کر اس کی فکری صلاحیتیں فتم ہو پچک ہیں۔ وہ نہیں سمجھتا کہ اسے جن عقاید برختی سے اصرار ہے اسلام نے ان کارشتہ زندگی سے کس طرح جوڑا، ان سے فی الحققت کیا مقصود ہے۔

خان کا رشتہ زندگی سے کس طرح جوڑا، ان سے فی الحققت کیا مقصود ہے۔

حضرت علامہ یہ فرما رہے تھے اور میرا فربن ضرب کلیم کے ان اشعار کی طرف منتقل ہورہا تھا جن میں انھوں نے ملا وصوفی کے زوال علم وعمل پر اظہار افسوس کیا ہے۔ لیے چودھری صاحب اور قرثی صاحب معلوم نہیں کیا گہ رہے تھے کہ حضرت علامہ نے فرمایا '' مولانا محمل صاحب اور قرثی صاحب معلوم نہیں کیا گہ رہے تھے کہ حضرت علامہ نے فرمایا '' مولانا محمل قاسم سے نام سرسیّد کا ایک خط ہے جس میں بناپرعلا سے سہارن پورائھیں کا فرمٹم راتے ہیں۔'' کا یو چھتے ہیں کہ ان میں کون می بات ہے۔ جس کی بناپرعلا سے سہارن پورائھیں کا فرمٹم راتے ہیں۔'' کا نواجت اور اضمحلال کی یہ کیفیت تھی کہ بمشکل ایک جملہ ادا کرتے۔سانس پھول رہا تھا، چرہ زرد فتا ہت اور اضمحلال کی یہ کیفیت تھی کہ بمشکل ایک جملہ ادا کرتے۔سانس پھول رہا تھا، جمرہ زرد و تھا، ہماری تشویش بڑھی کہ یوں رُک رُک کر بات کرنے میں ان کے قلب پر جو نور ہاتھا، ہماری تشویش بی قلب پر جو

288 انھوں نے پھرفر مایا''یہاں بحث سرسیّد کے معتقدات سے نہیں۔ بحث اس اُمرہے ہے لہ اسلام اور کفر کا مابہ الامتیاز کیا ہے؟ <sup>سل</sup> اسلام جو پچھ بھی ہے اپنی جگہ پر واضح ہے۔ اس میں کوئی اُلجھاؤ ہے، نہ اُن کی تیج کہ ہم اسلام اور کفر میں فرق نہ کرسکیس، یا اس باب میں کسی مخصوص تنظیم کا رُخ کریں۔''

فرمایا ''علاے سہارن پور نے بینہیں سوچا کہ سرسیّد نے قرآن مجید کی تفییر لکھی، تہذیب الاخلاق نکالا، علی گڑھ کالج قائم کیا یا مسائل اللہیات پرقلم اُٹھایا تو اس سے ان کا مدعا کیا تھا: یہی کہ مسلمانوں کو اپنی وحدت کا شعور ہو۔ وہ ایک قوم ہیں۔لہذا بحثیت ایک قوم اُٹھیں سمجھ لینا چاہیے کہ مغرب کے سیاسی معاشی استیلا یا علوم وفنون میں ان کے اجتہادات اور اختر اعات نے ہمارے لیے کیا مسائل پیدا کردیے ہیں۔ وہ اعتماد رکھیں کہ مغربی تہذیب و تدن اور علم و حکمت کی جو رَوانگریزی تسلط کے ساتھ آگئی ہے۔ڈرنے کی چیز نہیں ہے۔ہم اس سے اور علم و حکمت کی جو رَوانگریزی تسلط کے ساتھ آگئی ہے۔ڈرنے کی چیز نہیں ہے۔ہم اس سے

0

ا قبال کےحضور

 $\leftarrow$ 

19+

استفادہ کر سکتے ہیں اور کرنا چاہیے۔اسلامی عقاید کواس ہے کوئی خطرہ نہیں۔'' قرشی صاحب کچھ کہنا جا ہتے تھے، شایداس خیال سے کہ حضرت علامہ کا ذہن کسی دوسری طرف منتقل ہوجائے ، وہ آ رام سے لیٹے رہیں اور ہم ان کی تفریح طبع کے لیے کوئی مناسب موضوع چھیڑیں کہ انھوں نے فر مایا''میں تشکیم کرتا ہوں کہ سرسیّد کے خیالات اور ان خیالات کے ماتحت انھوں نے جواقدامات کیے وہ تنقید سے بالاترنہیں۔ان میں گفتگو کی گنجایش ہے۔ کیکن بیہ اقدامات ضروری تھے۔ حالات کا تقاضا تھا کہ ایسا کوئی اقدام کیا جاتا جس ہے مسلمانوں کی توجہ وفت کے نقاضوں اورمستقبل کی طرف منعطف ہوتی۔سرسیّد کی خوبی پیہ ہے کہ انھوں نے بیا قدام کیا۔ بیا<mark>قدام بہر حال ضروری ت</mark>ھا۔ یہی بات ہے جوان کے نکتہ چینیوں ي سمجھ ميں نہيں آتی۔''

حضرت علامہ کے اس ارشاد پرمعلوم نہیں میری زبان سے کیسے نکل گیا'' اور دیو بند؟'' ارشاد ہوا'' دیو بند بھی نہیں سمجھا کہ سرسیّد نے ایک نیا دارالعلوم قائم کیا تو کیوں؟ یہی وجہ ہے کہ علی گڑھ اور دیو بند میں تعاون کی کوئی صورت پیدا ہوئی، نہ مفاہمت کی۔ دونوں ایک دوسرے سے دور مٹتے گئے۔ایک نے قدامت، دوسرے نے تجدد کا سہارالیا۔مگریہ جو پچھ ہوا ٹھیک نہیں ہوا۔اگرعلی گڑھ اور دیو بندایک دوسرے کوسمجھ لیتے تو ہمارے ذہن میں دین کا تصور اور زیادہ راسخ ہوجا تا۔ ہم اپنے مسائل کو زیادہ بہتر سمجھتے اور جیسے بھی حالات ہیں ان میں اپنا موقف زیادہ صحت اور یک جہتی ہے متعین کرسکتے۔''

میں نے عرض کیا" دیوبند کی نظر بھی تعلیم اور معاشرے پڑھی؟اس کے مقاصد بھی سیاسی تھے؟" چودھری صاحب اور قرشی صاحب نہیں جاہتے تھے کہ سلسلۂ گفتگو آ گے بڑھے، کیکن مجھے مجبوراً بیرسوال کرنا پڑالہ میں محسوس کرتا تھا کہ حضرت علامہ کے ارشادات پر خاموشی مناسب نہیں۔ یہ نہ صرف سوئے ادب بلکہ بہت بڑی گتاخی ہوگی کہ حضرت علامہ گفتگو کرنا جا ہیں مگر ہم سلسلۂ گفتگو کو آ گے نہ بڑھنے دیں۔

ارشاد ہوا'' قوموں کی زندگی تح یکوں سے ہے۔ تح یکیں ہیں تو قومیں بھی زندہ ہیں۔وہ زندگی کے نقاضوں کو مجھتی اور ان کے پیش نظر مختلف سمتوں میں قدم اُٹھاتی ہیں۔ یوں ان کے مستقبل کا رُخ متعین ہوجا تا ہے۔تحریکیں گویا وہ اقدامات ہیں جوزندگی کی پیش رَوحرکت کے 289

 $\leftarrow$ 

اُٹھائی تھی، نہ اجتہاد اور تفقہ کی وہ روح حرکت میں آئی جس سے ان مسائل کے حل کا کوئی
راستہ نکاتا جواس وقت عالم اسلام کو پیش آ رہے تھے۔ برعکس اس کے نجد اور حجاز میں جس مذہبی
اور سیاسی نزاع کا آغاز ہوا اس سے اقوام مغرب نے جیسا چاہا فائدہ اُٹھایا۔ انھوں نے دولتِ
عثانیہ کے خلاف ایک کے بعد دوسری مشکل پیدا کردی۔ انگریزوں کوموقع ملا کہ عربوں کے یہاں
این اثر ورسوخ کے لیے ایک اور راستہ تلاش کریں۔ ظاہر ہے یہ اُمر نہ تو اتحاداً مت کے لیے مفیدتھا، نہ عالم اسلام کے استحکام کے لیے۔''

حضرت علامہ ذرا سا رُک گئے۔ دم کشی کی تکلیف کم ہوئی تو فرمایا: ''حالانکہ کوئی بھی معاملہ ہو، اُمورِ سیاست، یا اُصول وعقاید کی بحث، ضرورت اس اَمر کی تھی کہ عالم اسلام کے افتر اق وانتشار کوروکا جائے ہے گرانتشار وافتر اق ہی کاسد باب نہیں ہوا۔ برعس اس کے ایک نئی فرقہ بندی ظہور میں آئی اور حاصل یہ کہ اس تح یک کے داعی پہلے سے بھی زیادہ تقلید اور قد امت بیندی کی نذر ہوگئے۔''ای

میں نے عرض کیا'' کیااس لیے کہاس تحریک نے جس آ زادی اجتہاد پر زور دیا تھا اس کا دائرہ بڑا محدود تھا۔ بیاحتجاج بعض سطحی باتوں سے آ گےنہیں بڑھا؟''

فرمایا''اسلام ایک وحدت ہے جس میں فرداور جماعت کو جزو وکل کا ساتعلق ہے۔ یہی 291 مت حیات ِملی کے ایک پہلو کو دوسرے سے ہے۔''

فرمایا 'اسلام کی روح اجھاعی ہے، لہذا عالم اسلام کا زوال وانحطاط رُک سکتا ہے تو کسی
الی ہی تحریک سے جواس پورے کل پرمحیط ہو جسے ہم دینِ اسلام سے تعبیر کرتے ہیں، قطع نظراس
سے کہ یوں دیکھنے میں اس کی نوعیت سیاسی ہو یا اجھاعی، اخلاقی یا فرہبی یعنی کسی ایک پہلو پر مرکوز۔
ارشاد ہوا'' گو بحالت موجودہ جو تحریک بھی اُٹھے گی اس کی نوعیت لازماً سیاسی ہوگی۔ بغیر
اس کے ناممکن ہے ہماری نشاۃ الثانیہ میں کوئی معنی پیدا ہوں۔ ہم اپنا اختیار واقتد ارکھو بیٹھے ہیں۔
ہمارا شیراز ہُ وحدت بھر چکا ہے۔ ہماری کوئی سیاست نہیں۔ سیاست نام ہے اتحاد وار تباط کا سیاست
عبارت ہے اختیار واقتد ارسے۔ اختیار واقتد ارسے تو وہ زندگی بھی جس کے ہم آرز ومند ہیں۔'
فرمایا سیاست کوقوم سے وہی نسبت ہے جوجسم سے جان کو۔ سیاست ندگی ہے، سیاست
قرمایا سیاست کے معنی ہیں حیاتے ملی کا شعور۔ سیاست سے مدعا ہے اس



۲۹۴ کے حضور

 $\leftarrow$ 

فرمایا: ''لیکن اگر کسی تحریک کی نوعیت محض فقہی ہے، یا اخلاقی اور اصلاحی، یا اس کا رُخ ان معنوں میں سیاست کی طرف ہے کہ اس سے کسی خطرے کی پیش بندی مقصود ہے جو کسی پہلو سے ملت کو در پیش ہے تو اس کی ضرورت اور مصلحت سے انکار بھی نہیں کیا جاسکتا۔لیکن شرط بیہ ہے کہ اس کی اساس خالصاً اسلامی ہو، یعنی اس اُصول پر بمنی جو ہماری حیاتِ ملتی کا صورت گر ہے۔ بعینہ جیسے ایک طبیب حاذق کسی معمولی سے معمولی مرض کا علاج بھی کرتا ہے تو پورے جسم کی صحت اور حفاظت کی رعایت ہے۔''

پھر فر مایا: ''لیکن یہی بات ہے جے اکثر نظر انداز کردیا جاتا ہے اور نتیجہ یہ کہ ہر اصلاحی اخلاقی تحریک سی نہ کسی فرقہ بندی کی شکل اختیار کرلیتی ہے۔ عالم اسلام میں اکثر ایبا ہوا اور ابھی ہورہا ہے۔ یہ طرزِ عمل اتحاداً مت کے منافی ہے۔ اس سے اُمت کے احیا کی کوئی صورت پیدا ہوتی ہے، نہ ان ذمہ داریوں میں پورا اتر نے کی جس کے لیے اس کی تشکیل ہوئی۔'' مضرت علامہ یہ فرما رہے تھے اور مجھ پریہ حقیقت واضح ہور ہی تھی کہ تحریک بشر طیکہ اس میں جزوکا رشتہ کل، لینی فرع کا اصل سے قائم رہے زندگی ہے۔ اس کا نقاضا ہے عمل اور اقدام۔ روح اتحاد وار تباط، تعاون اور بجہتی۔ اس کی نگاہیں مستقبل پر ہوں گی۔ برعکس اس کے فرقہ بندی جمود ہے، بلکہ افتر ال وشتنت ، انقطاع وانفصال ، یا دوسر لفظوں میں جزوکوکل اور فرقہ بندی جمود ہے، بلکہ افتر ال وشتنت ، انقطاع وانفصال ، یا دوسر لفظوں میں جزوکوکل اور تصور ہی باطل ہو جائے۔ فرقہ بندی میں ماضی کی جگہ تو ہے نہیں ہے تو حال اور مستقل کی۔ تصور بی باطل ہو جائے۔ فرقہ بندی میں ماضی کی جگہ تو ہے نہیں ہے تو حال اور مستقل کی۔ میں یہ سوچ رہا تھا اور حضرت علامہ بھی جو گفتگو کرتے کرتے تھک گئے تھے تھوڑی دیر

کے لیے خاموش ہوگئے۔ میں شاید کوئی سوال کرتا کہ انھوں نے فر مایا: '' یہ محض انگریز وشمنی کی تخریک کوئی سیاسی تحریک ہی نہیں ہے۔ یہ محض ایک احتجاج ہے، یا یوں کہیے کہ انگریزوں کی اسلام وشمنی کے خلاف غم و غصے کا اظہار، یہ غم وغصہ نہایت ضروری ہے بشر طیکہ جو علائحض انگریز وشمنی میں کانگریس کا ساتھ دے رہے ہیں اس حقیقت کو سمجھ لیس کہ ہندوستان کی تحریک آزادی اور برطانوی شہنشا ہیت میں جو تصادم رونما ہے اس کی سیاسی اور آئینی حیثیت کیا ہے۔ وہ نہیں سمجھتے کہ یہ تصادم کوئی بھی شکل اختیار کرے، آئینی یا غیر آئینی، یعنی اس کی انتہا کسی بات پر ہو، اس کہ یہ تصادم کوئی بھی شکل اختیار کرے، آئینی یا غیر آئینی، یعنی اس کی انتہا کسی بات پر ہو، اس میں وہی گروہ کامیاب ہوگا جو اندرونی طور پر مشکم ہے اور جس کا اپنا کوئی واضح نصب العین ہے۔''



 $\leftarrow$ 

فرمایا: ''اربابِ دیوبند ہوں، یا علما کی کوئی دوسری جماعت، میرے دل میں ان کے جذبہ آزادی، ان کی انگریز رشمنی اور دین کے لیے غیرت وحمیت کی بڑی قدر ہے۔ لیکن ان میں سوجھ ہوجھ اور سیاسی بھیرت کا فقد ان ہے۔ وہ نہیں جانے کہ ہندوار باب سیاست آزادگی میں سوجھ ہوجھ اور سیاسی بھیرت کا فقد ان ہے۔ وہ نہیں جانے کہ ہندوار باب سیاست آزادگی اور شہنشا ہیت دشمنی کے پردے میں کیا کھیل کھیل دہ ہیں۔ انھیں چاہیے اس حقیقت کی نئہ تک پہنچیں کہ ہندوستان کی آزادی کا مسلم آئینی ہی رہے گا۔ اس لیے تقاضائے مصلحت یہی ہے کہ ہم بھی اس میں وہ جگہ پیدا کریں جو ہمارے شایان شان ہے۔ ہمیں اپنی تہذیب و تدن اور طریق زندگی کی حفاظت مقصود ہے۔ کا گریبی خیال علما جس روش پرچل رہے ہیں اس سے اور طریق زندگی کی حفاظت مقصود ہے۔ کا گریبی خیال علما جس روش پرچل رہے ہیں اس سے کوئی نتیجہ متر تب نہیں ہوگا۔ ان کا انداز فکر سلبی ہے۔'

حضرت علامہ نے حقے کے دوایک کش لیے۔ ہم بیٹے ان کے ارشادات سن رہے تھے۔
جی چاہتا تھا حضرت علامہ آ رام فرما ئیں، لیکن انھوں نے تھوڑی دیر ستاکر پھر فرمایا: ''البتہ سرسیداس ملتے کوخوب سمجھے۔انھوں نے نہایت سمجھے کہا کہ مجھے ایسے آئین سے کوئی دلچہی نہیں جس میں میرا کوئی حصنہیں، یا اگر کہنے کو ہے بھی تو اپنا حق منواسکوں نہ اسے چھننے سے روک سکوں کا ارباب دیو بنداگر ماضی ہی پر نظر ڈالیس تو ان کے لیے یہ سمجھنا مشکل نہیں ہوگا کہ کا گریس نے آئی صور جہد کی ابتدا کی تھی، آ زادی ہندکا مطالبہ کا گریس نے آئے سے بچیس سال پہلے جس آئینی جدو جہد کی ابتدا کی تھی، آ زادی ہندکا مطالبہ اسی جدو جہد کی مرحلہ بہ مرحلہ کا میابی کی آخری شکل ہے۔لین اس کی روح اور اساس وہی ہے اسی جدو جہد کی مرحلہ بہ مرحلہ کا میابی کی آخری شکل ہے۔لین اس کی روح اور اساس وہی ہے شرکت کا مطلب یہ ہوتا کہ ہم نے اس فرضی اور خیالی، یعنی ہندوستانی قومیت کا وجود تسلیم کرلیا ہے جو دراصل ہندو قومیت ہی کا ایک دوسرا نام ہے۔ ہندوستانی قومیت کا اقرار آمت کے جداگانہ وجود کا انکار ہے۔''

ارشاد ہوا: ''بیسب حقائق اس وقت دیے دیے تھے، لیکن جیسے جیسے اس لادین سیاست کے خدوخال اُ بھرنے گئے جس کی ابتدا انگریزی حکومت نے محض اپنے مفاد کے پیشِ نظر، یا اپنے مخصوص آئین سیاست سے مجبور ہوتے ہوئے کی بیتھائق بھی رفتہ رفتہ منظر عام پرآتے گئے اور اب تمام و کمال ہمارے سامنے ہیں۔ ہمیں ایک فیصلہ کن مرحلہ در پیش ہے۔ ہمیں طے کرنا ہے کہ ہم جغرافی قومیت کا اُصول تسلیم کرلیں، یا جیسا کہ اسلام کا تقاضا ہے اپنا ملی اور

 $\leftarrow$ 

سیاسی وجود قائم رکھیں۔ جغرافی قومیت میں اسلام کی حیثیت محض ایک نظام اخلاق کی رہ جائے گی،جس کی انتہا بہت ممکن ہے لا دینی پر ہو۔''

ارشاد ہوا:''یا پھرمسلمان ہندوا کثریت سے دب کررہ جائیں گے، یعنی ایک غلامی سے نکل کر دوسری غلامی اختیار کرلیں گے۔''

چودھری صاحب شاید کچھ کہنا چاہتے تھے۔ انھوں نے سرسیّد کا نام لیا تو حضرت علامہ
نے قدر سکوت کے بعد فر مایا: ''سرسیّد کی رائے نہایت صائب تھی۔ سرسیّد نے خوب سمجھ لیا
تھا کہ ہندوستان کا سیاسی مسئلہ کیا ہے۔ سرسیّد کوعلانے کیا پچھنہیں کہا: کافر، ملحد کرسٹان ۔ لیکن
سرسیّد کا کتنا بڑا احسان ہے کہ انھوں نے اس خطرے کو بھانب لیا جو بحیثیت ایک قو مسلمانوں
کو در پیش تھا۔ انھوں نے مسلمانوں کی جداگانہ قومیت پر زور دیا۔ وہ جب تعلیم پر زور دیے،
تہذیب و تدن میں آگے بڑھنے کی تاکید کرتے جب بھی ان کا کہنا یہی تھا کہ ہم اپنا جداگانہ ملی
وجود ہر حالت میں قائم رکھیں۔'

ارشاد ہوا: ' آپی وجہ ہے کہ علی گڑھ کی بدولت ایک عام بیداری پیدا ہوئی <sup>۱۱۲</sup> اور قوم کے قوائے علم محمل حرکت میں آئے۔ یہ گویا ہماری نشاۃ الثانیہ ہی کی ایک تحریک تھی ۔' <sup>۱۱۵</sup> اور قوم کے ارشاد ہوا: ' ' دیو بلد ایک ضرورت تھی۔ اس سے مقصود تھا ایک روایت کا تسلسل ..... وہ روایت جس سے ہماری تعلیم کا رشتہ ماضی سے قائم ہے۔ یہ ضرورت پوری ہوئی ..... اور یول بھی اس روایت جس سے ہماری تعلیم کا رشتہ ماضی سے قائم ہے۔ یہ ضرورت پوری ہوئی ..... اور یول بھی اس میں اور یول بھی اس دو یو بند کوچا ہے تھا اسی روش پر قائم رہتا ، سیاست کے چکر میں نہ آتا۔ دیو بند کدھر جارہا ہے۔ مولا نا حسین احمد یہ کیا گہر ہے ہیں کہ قو میں اوطان سے بنتی ہیں۔' ،

حضرت علامہ نے یہ فرمایا تو وہ جوانھوں نے کہا تھا کہ دیو بند بھی انگریزی حکومت کی غیر ارادی تخلیق ہے میری سمجھ میں آگیا، حالانکہ مجھے تعجب تھا کہ دیو بند، جوانگریزی اقتدار پر بھی راضی نہ ہوا، جس کی ہمیشہ یہ کوشش رہی کہ جیسے بھی حالات ہوں انگریزی حکومت کے خلاف کوئی نہ کوئی اقدام ہوتا رہے ہے اسے انگریزی حکومت کی سی تخلیق سے ارادی ہو یا غیر ارادی کیا تعلق علی گڑھ بھی تو انگریزی حکومت کی ارادی تخلیق نہیں تھا۔ پھر آخر دونوں میں فرق کیا تعالی سے گڑھ ہمجھا تو یہ کہ حکومت ایک فن ہے اور بحثیت ایک فن اس کا نقاضا یہ کہ حاکم محکوم کے ہر قول وفعل پر نظر رکھے، اس کے ہر اقدام کا باحتیاط جائزہ لے، اس کے فقصان کے موقول وفعل پر نظر رکھے، اس کے ہر اقدام کا باحتیاط جائزہ لے، اس کے نفع ونقصان



 $\leftarrow$ 

سیاسی وجود قائم رکھیں۔ جغرافی قومیت میں اسلام کی حیثیت محض ایک نظام اخلاق کی رہ جائے گی،جس کی انتہا بہت ممکن ہے لا دینی پر ہو۔''

ارشاد ہوا:''یا پھرمسلمان ہندوا کثریت سے دب کررہ جائیں گے، یعنی ایک غلامی سے نکل کر دوسری غلامی اختیار کرلیں گے۔''

چودھری صاحب شاید کچھ کہنا چاہتے تھے۔ انھوں نے سرسیّد کا نام لیا تو حضرت علامہ
نے قدر سکوت کے بعد فر مایا: ''سرسیّد کی رائے نہایت صائب تھی۔ سرسیّد نے خوب سمجھ لیا
تھا کہ ہندوستان کا سیاسی مسئلہ کیا ہے۔ سرسیّد کوعلانے کیا پچھنہیں کہا: کافر، ملحد کرسٹان ۔ لیکن
سرسیّد کا کتنا بڑا احسان ہے کہ انھوں نے اس خطرے کو بھانب لیا جو بحیثیت ایک قو مسلمانوں
کو در پیش تھا۔ انھوں نے مسلمانوں کی جداگانہ قومیت پر زور دیا۔ وہ جب تعلیم پر زور دیے،
تہذیب و تدن میں آگے بڑھنے کی تاکید کرتے جب بھی ان کا کہنا یہی تھا کہ ہم اپنا جداگانہ ملی
وجود ہر حالت میں قائم رکھیں۔'

ارشاد ہوا: ' آپی وجہ ہے کہ علی گڑھ کی بدولت ایک عام بیداری پیدا ہوئی <sup>۱۱۲</sup> اور قوم کے قوائے علم محمل حرکت میں آئے۔ یہ گویا ہماری نشاۃ الثانیہ ہی کی ایک تحریک تھی ۔' <sup>۱۱۵</sup> اور قوم کے ارشاد ہوا: ' ' دیو بلد ایک ضرورت تھی۔ اس سے مقصود تھا ایک روایت کا تسلسل ..... وہ روایت جس سے ہماری تعلیم کا رشتہ ماضی سے قائم ہے۔ یہ ضرورت پوری ہوئی ..... اور یول بھی اس روایت جس سے ہماری تعلیم کا رشتہ ماضی سے قائم ہے۔ یہ ضرورت پوری ہوئی ..... اور یول بھی اس میں اور یول بھی اس دو یو بند کوچا ہے تھا اسی روش پر قائم رہتا ، سیاست کے چکر میں نہ آتا۔ دیو بند کدھر جارہا ہے۔ مولا نا حسین احمد یہ کیا گہر ہے ہیں کہ قو میں اوطان سے بنتی ہیں۔' ،

حضرت علامہ نے یہ فرمایا تو وہ جوانھوں نے کہا تھا کہ دیو بند بھی انگریزی حکومت کی غیر ارادی تخلیق ہے میری سمجھ میں آگیا، حالانکہ مجھے تعجب تھا کہ دیو بند، جوانگریزی اقتدار پر بھی راضی نہ ہوا، جس کی ہمیشہ یہ کوشش رہی کہ جیسے بھی حالات ہوں انگریزی حکومت کے خلاف کوئی نہ کوئی اقدام ہوتا رہے ہے اسے انگریزی حکومت کی سی تخلیق سے ارادی ہو یا غیر ارادی کیا تعلق علی گڑھ بھی تو انگریزی حکومت کی ارادی تخلیق نہیں تھا۔ پھر آخر دونوں میں فرق کیا تعالی سے گڑھ ہمجھا تو یہ کہ حکومت ایک فن ہے اور بحثیت ایک فن اس کا نقاضا یہ کہ حاکم محکوم کے ہر قول وفعل پر نظر رکھے، اس کے ہر اقدام کا باحتیاط جائزہ لے، اس کے فقصان کے موقول وفعل پر نظر رکھے، اس کے ہر اقدام کا باحتیاط جائزہ لے، اس کے نفع ونقصان



۱۹۸ عضور

 $\leftarrow$ 

سے فائدہ اُٹھایا جاسکے۔اس کی ایک دوسری سبق آ موز مثال ' قادیانی تحریک ہے، جواز خود مسلمانوں میں پیدا ہوئی،لیکن جب اس نے بالارادہ حکومت کی طرف قدم بڑھایا اور سرکار انگلشیہ کی مدح وتو صیف کوایک طرح سے اپنا مذہبی فریضہ گھہرایا تو حکومت نے بھی اس کی ہر طرح ہے سر پرستی کی۔لہذا ارادی ہو یا غیرارادی، حکومت کی طرف ہے کسی تحریک کی تخلیق کا میں جومطلب سمجھا یہی کہ کوئی بھی حکومت ہو، وہ محکوموں کے لیے جس قتم کے حالات پیدا کرتی ہے محکوموں کی جانب ہے بھی اس کا رغمل مختلف شکلوں میں ہوتا رہتا ہے۔ان کے اندر بھی کئی ایک تحریکیں سراٹھاتی ہیں، کچھ حکومت کے اشارے سے، کچھ محض اس کی خوشنودی کے لیے گو اس قتم کی تحریکوں کا ذکر ہی بے سود ہے۔ ظاہر ہے حکومت انھیں خاطر میں نہیں لائے گی۔ لیکن وہ کسی ایسی تحریک ہے بھی تعرض نہیں کرے گی جس سے محکوموں میں از سرنو زندگی پیدا ہوسکتی ہے، تا آئکہ وہ اس سے تصادم پر نہ اُتر آئے۔ جب تک ایبانہیں ہوتا وہ اس پر نظر رکھتے ہوئے براحتیاط اسے آ گے بڑھنے کا موقع دے گی۔ کچھ پیرخیالات تھے جو حضرت علامہ کے ارشاد سے میرے دل میں پیدا ہوئے۔ بیانگریزی حکومت تھی جس کے خلاف مسلمانوں کا رد عمل علی گڑھ اور دیو بند کی شکل میں ہوا۔انگریزی حکومت نے جو حالات پیدا کیے اور ان سے اسلامی سیاست کا رُخ جس طرح متعین ہوا اس میں علی گڑھ کی توجہ ہمارے وجود ملی کے تحفظ پر ، الله و الله الكريزي شهنشا ميت كي مزاحت ير - يول عارضي طور يران كے راستے ايك 297 ہے ہے مختلف ہو گئے۔

حضرت علامہ لیٹ گئے۔ قرشی صاحب ان کے ہاتھ سہلانے گئے۔ رہما اور دیوان علی پاؤل داب رہے تھے۔ ہمارے ذہن میں بھی ایک کے بعد دوسراسوال پیدا ہور ہاتھا۔ جی چا ہتا تھا حضرت علامہ سے گفتگو کیے جا ئیں ،ان کے ارشادات سے مستفیض ہول ،لیکن مصلحت یہی تھا حضرت علامہ وقی اختیار کی جائے اور حضرت علامہ زحمت گفتگو نہ فرما ئیں ، آرام کریں۔
علی بخش جائے لے آیا۔ جائے کا دور شروع ہوا تو حضرت علامہ کے ارشادات کی رعایت سے بی ،شیعہ وہائی اور قادیائی فرقہ بندیوں پرتجرہ ہونے لگا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: معلی بندیوں پرتجرہ ہونے لگا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: معلی اور قادیائی فرقہ بندیوں پرتجرہ ہونے لگا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: معلی شیعہ وہائی اور قادیائی فرقہ بندیوں پرتجرہ ہونے لگا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: معلی نامہ کے الیات معلی ہندیوں کے لیے اس وقت دوخطرے ہیں ، ایک جغرافی قومیت ، دوسرا وحدت اُمت کی فرقہ بہلاخطرہ مغرب کے الحاد پرورخیالات ،مغربی تہذیب وتدن کے اثر ونفوذ اور نئ تعلیم کا پیدا کردہ



۱۹۸ عضور

 $\leftarrow$ 

سے فائدہ اُٹھایا جاسکے۔اس کی ایک دوسری سبق آ موز مثال' قادیانی تحریک ہے، جواز و مسلمانوں میں پیدا ہوئی،لیکن جب اس نے بالارادہ حکومت کی طرف قدم بڑھایا اور سرگار انگلشیہ کی مدح وتو صیف کوایک طرح سے اپنا ندہبی فریضہ تھہرایا تو حکومت نے بھی اس کی ہر طرح سے سریرستی کی ۔ لہذا ارادی ہو یا غیرارادی، حکومت کی طرف سے کسی تحریک کی تخلیق کا میں جومطلب سمجھا یہی کہ کوئی بھی حکومت ہو، وہ محکوموں کے لیے جس قتم کے حالات پیدا کرتی ہے محکوموں کی جانب ہے بھی اس کا ردممل مختلف شکلوں میں ہوتا رہتا ہے۔ان کے اندر بھی کئی ایک تحریکیں سراُٹھاتی ہیں، کچھ حکومت کے اشارے سے، کچھمحض اس کی خوشنودی کے لیے گو اس قتم کی تحریکوں کا ذکر ہی بے سود ہے۔ ظاہر ہے حکومت انھیں خاطر میں نہیں لائے گی۔ لیکن وہ کسی ایسی تحریک سے بھی تعرض نہیں کرے گی جس سے محکوموں میں از سرنو زندگی پیدا ہوسکتی ہے، تاآ نکہ وہ اس سے تصادم پر نہ اُتر آئے۔ جب تک ایبانہیں ہوتا وہ اس پر نظر رکھتے ہوئے بداحتیاط اسے آ گے بڑھنے کا موقع دے گی۔ کچھ بدخیالات تھے جوحضرت علامہ کے ارشاد سے میرے دل میں پیدا ہوئے۔ بیانگریزی حکومت تھی جس کے خلاف مسلمانوں کا رو عمل علی گڑھ اور دیوبند کی شکل میں ہوا۔ انگریزی حکومت نے جو حالات پیدا کیے اور ان سے اسلامی سیاست کا رُخ جس طرح متعین ہوا اس میں علی گڑھ کی توجہ ہمارے وجود ملی کے تحفظ پر رہی۔ دیو بند کی انگریزی شہنشا ہیت کی مزاحت یر۔ یوں عارضی طور پر ان کے راہتے ایک 297 سے سے مختلف ہوگئے۔

حضرت علامہ لیٹ گئے۔ قرشی صاحب ان کے ہاتھ سہلانے گئے۔ رحما اور دیوان علی پاؤل داب رہے تھے۔ ہمارے ذہن میں بھی ایک کے بعد دوسرا سوال پیدا ہور ہاتھا۔ جی چاہتا تھا حضرت علامہ سے گفتگو کیے جائیں ،ان کے ارشادات سے مستفیض ہوں ،لیکن مصلحت یہی تھی کہ خاموثی اختیار کی جائے اور حضرت علامہ زحمت گفتگونہ فرمائیں ، آ رام کریں۔

علی بخش جائے لے آیا۔ جائے کا دور شروع ہوا تو حضرت علامہ کے ارشادات کی رعایت سے بنی، شیعہ، وہا بی اور قادیانی فرقہ بندیوں پر تبصرہ ہونے لگا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: "مسلمانوں کے لیے اس وقت دوخطرے ہیں، ایک جغرافی قومیت، دوسرا وحدت اُمت کی نفی۔ پہلاخطرہ مغرب کے الحاد پرور خیالات، مغربی تہذیب وتدن کے اثر ونفوذ اور نئی تعلیم کا پیدا کردہ



 $\leftarrow$ 

ہے، جسے کا گریس کی لادین سیاست طرح طرح سے ہوا دے رہی ہے اور جس کا بعض علا اگریز دشمنی کے فریب میں نادانستہ خیر مقدم کررہے ہیں۔ دوسرا قادیانیت کی طرف سے ہے۔'
ارشاد ہوا: ''ایک کی اساس لا فہ ہیت ہے، دوسرے کی فہ ہب قادیانیت اُمت سے کٹ چکی ہے جس کا شاید اسے خود بھی شعور نہیں، اور ہے بھی تو بابیت اور بہائیت کے پیشِ نظر اس کے نزد یک مصلحت اسی میں ہے کہ اُمت سے اپنارشتہ قائم رکھے۔'
اس کے نزد یک مصلحت اسی میں ہے کہ اُمت سے اپنارشتہ قائم رکھے۔'
کیر فرمایا: ''فرض تیجے قادیانیت کی سوادِ اعظم سے علیحدگی اُمت کی ساسی اجتماعی نصب العین سے بخبری کا نتیجہ ہے، یعنی بطور ایک نظام اجتماع وعمر ان اسے اسلام کے ماضی و حال کا کوئی فہم ہے، نہ مستقبل کا۔ اس کی مثال ایک انتہائی فرقہ بندی کی ہے۔ جب بھی اسلامی تعلیمات کے بارے میں اس کے عقاید ایک عجیب وغریب ملغوبہ ہیں اسرائیلی اور مجوی تصورات کا، جو بوجوہ طرح طرح کے چور در واز وں سے اسلام میں در آئے ہیں۔''
فر مایا:'قادیا نیت کا دائم ن بھی حال ان جھائی سے خالی سے حالی ہی حواصول تو حد ورسالت میں فرائے ہیں۔''

فرمایا: فادیانیت کا دامن بهرحال ان حقائق سے خالی ہے جواُصول تو حید ورسالت میں کئی ایک پہلوؤں سے مضمر ہیں۔'

حضرت علامہ نے بی فرمایا تو سوال پیدا ہوا کہ ان خطرات کے سدباب کی صورت کیا اور جا ہے ہم آپس با تیں کررہے تھے۔ بھی بھی حضرت علامہ سے بھی سوال کر لیتے۔ ہر چند معالجین کا اصرار تھا کہ ان سے حتی الوسع گفتگو نہ کی جائے، لیکن حضرت علامہ کوئی سلسلۂ گفتگو چھیڑیں تو اسی کا جاری رکھنا ضروری ہوجا تا۔ جاری نہ رکھنے کا مطلب ہوتا ہے اعتمائی، بلکہ گتا خی، جس کی ظاہر ہے ہم میں سے کسی کو جرائت نہیں ہو سکتی تھی۔ معالجین کا اصرار بیشک اپنی جگہ پر درست تھا کہ حضرت علامہ کو گفتگو سے احتر از کرنا چا ہے، ان کا قلب متاثر ہے، لیکن ہم انھیں گفتگو سے احتر از کرنا چا ہے، ان کا قلب متاثر ہے، لیکن ہم انھیں گفتگو سے کیسے روک سکتے تھے۔ ان کا بدن مضمحل سہی، دل و د ماغ تو مضمحل نہیں تھے۔ وہ زندوں کی طرح جینا چا ہے تھے۔ مض جیے جانا ان کے نزدیک زندگی نہیں تھی۔ وہ ابن سینا کا بیقول اکثر دہراتے ''ماغرض حیات می خواہیم، طول حیات نمی خواہیم' سے کہ ان کا راستہ وہ نہیں تھا جو شخ الرئیس کا۔ ابن سینا کے سامنے صرف اپنی ذات تھی۔ حضرت علامہ کا دل ود ماغ اُمت پر مرکوز تھا۔ اُنھیں اس کے مستقبل تو کہیں رہا وجود کی فکرتھی۔ وہ خاموش کیے رہ واموش کیے رہ خاموش کیا مطلب ہوتایاس، بے دلی، قوم کے مستقبل سے نامیدی۔ بقول مرزا غالب:

0

T

2ا- الضأـ

۱۸ - دولت عثمانیه کے خلاف۔ آل سعود نے جنوب مشرقی عرب میں خروج کیا تو ان علاقوں میں برطانیہ کو
اپنا اثر ورسوخ قائم کرنے کا ایک اور موقع مل گیا۔ اس سلسلے میں دیکھیے نجد میں مسٹر بلنٹ (Blunt) کا
سفر نظاہر ہے بلنٹ اور مسز بلنٹ کا نجد سے بیعلق خالی از معنی نہیں تھا۔

اور یوں بھی کہاں طرح رسوم و بدعات کے خلاف عام احتجاج کی ایک شکل پیدا ہوگئی۔

جس میں یورپ کے سیاسی حلقے اور مستشرقین بھی سرگرم کار رہے اور افسوں یہ ہے کہ بالآخر وہ اپنے مقاصد میں کامیاب بھی ہوگئے۔ عالم اسلام کے ذہنی افتر اق، ماضی کے غلط تصور اور نسلی اور وطنی تعصّبات، حتی کہ وطنی اور جغرافی قومیت ایسی تحریکوں کو انھیں کی ریشہ دوانیوں سے تقویت پہنچی۔

٢١- تشكيل جديد الهيات اسلاميه، خطبه چهارم-

۲۲- بطورایک عالمگیر جمعیت بشری کے۔

طرز زندگی میں رونما ہے۔لہذا ہمارا ذہن پھراس تحریک کی طرف منتقل ہور ہاہے۔ ۲۴- حضرت علامہ گویا سرسیّد کے ان الفاظ کو کہ''جس طریق نمایندگی میں میری قوم کے ہاتھ بمقابلہ دوسری قوم کے کم ہوں میرے لیے قابلِ قبول نہیں''ایک دوسرے انداز میں دہرارہے تھے۔

7۵- ان معنوں میں کہ سرسیّد نے جس تحریک کی ابتدا کی اور ان کے رفقا نے اسے جس طرح آگے بڑھایا اگر چہ بظاہر حصول تعلیم تک محدود تھی، لیکن یہی تحریک ہے جس سے بالواسطہ یا بلاواسطہ ہماری ساری گی متاثر ہوئی، ہمارا ذہن بدلا، خیالات بدلے جتی کہ مذہب ہویا اخلاق، سیاست یا معاشرت، ہر

301

۳۰۱ عضور

خاموش اور پریشان کھڑا ہے لیکن میاں صاحب مسکرار ہے ہیں اس لیے کہ مسلمانوں کے اتحاد پرضرب کا موث اور پریشان کھڑا ہے لیکن میاں صاحب مسکرار ہے ہیں اس لیے کہ مسلمانوں کے اتحاد پرضرب لگائی تو انھوں نے۔ اشتہار کا عنوان تھا: ? Who has been at Muslim solidarity

 $\leftarrow$ 

۱۰- کے خبر کہ سفینے ڈبوچکی کتنے فقیہ و صوفی و ملا کی کہنہ ادارکی

ضرب کلیم ا- نانوتوی، بانی مدرسه دیوبند، ولادت ۱۸۳۲ع بمقام نانویة، ضلع سہارن پور، وفات ۱۸۸۰ء، مولوی مملوک علی اور حضرت شاہ عبدالغتی کے شاگر د، جن سے سرسیّد کو بھی نیاز حاصل تھا۔ مدرسته دیوبند کی بنیاد ۱۸۶۷ء میں رکھی گئی۔

اا- دیکھیے ، کتوبات سرسیّد، مطبوع مجلس ترقی ادب لاہور، ۱۹۵۹ء، صفح ۲۲ تا ۲۷۔ مرتب مکتوبات لعنی شخ محمد اساعیل پانی بتی کے نزد یک بیدخط غالبًا ۱۲ ۱۸ء میں لکھا گیا جس کا مفصل جواب مولانا کی تصنیف تصفیۃ العقاید میں موجود ہے۔ بیدخط پیرمحمد عارف صاحب کے توسط سے مولانا کو پہنچا۔ سرسیّداس وقت بنارس میں صدر الصدور تھے۔ سرسیّد نے اپنے پندرہ عقاید فہرست واربیان کیے ہیں۔ تصفیۃ العقاید میں علاوہ اس کے کہسیّد صاحب کے معتقدات سے مولانا نے جس طرح بحث کی ہے ان کا خط بھی موجود ہے جوانھوں نے پیرمحمد عارف صاحب کو کھا اور درخواست کی تھی کہ اسے سرسیّد تک بینچادیں۔ مولانا نے سرسیّد کا ذکر ہڑی محبت اورغزت سے کیا ہے۔

- ان معنوں میں کہ اگر چہ اعمال اور عقاید کا اختساب ضروری ہے، فرد اور جماعت دونوں کے لیے، تاکہ ہم ایک دوسرے کو ہر ایسے عقیدے اور ہر ایسے طرزِ عمل پر متنبہ کرسکیں جس سے کفر کا اخمال ہو۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ اندریں صورت ہم فی الواقع کفر کا ارتکاب کرتے ہیں۔ یہ تو گویا افہام وتفہیم کا معاملہ ہے جسے فقہانے اصطلاحاً بجا طور پر'' کفر دون کفر''سے تجیر کیا ہے۔ حضرت علامہ اس تعصب اور ننگ دلی بلکہ در حقیقت اسلام سے ناواقفیت کی طرف اشارہ کررہے تھے جس کی بنا پر علما کی یہ عادت ہوگئ تھی کہ ذرا ذرائی بات پر ایک دوسرے کو کا فر کھم راتے ہیں اور جس کی فرمت میں علامہ شبلی نے بھی

'' شغل تکفیر'' کے عنوان سے ایک نظم لکھی تھی۔خاتمے کا شعرتھا: کرتے ہیں شب وروزمسلمانوں کی تکفیر بیٹے ہوئے کچھ ہم بھی تو بے کارنہیں ہیں

۱۴- ويكھيے تشكيل جديد اللهيات اسلاميه، خطبه اول -

 ۵ا- علی گڑھ ایک مقصد تھا اور وہ یہ کہ جیسے بھی حالات ہیں ان کو دیکھتے ہوئے مسلمان اپنے آپ کو ایک نئے مستقبل کے لیے تیار کریں: سیاسی، اجتماعی، ذہنی، ہراعتبار سے۔

١٦- محمر بن عبدالوباب في - تشكيل جديد الهيات اسلاميه، چما خطبه

### سه شنبه: ۸ر مارچ

 $\leftarrow$ 

علی اصبح حاضر خدمت ہوگیا۔ بفضلہ تعالیٰ حضرت علامہ کی طبیعت بہتر رہی، ورنہ ڈرتھا رات کی گفتگو سے ان کے قلب پر کوئی خراب اثر نہ پڑے۔قرشی صاحب بھی اسی خیال سے صبح سوہرے ہی نبض دیکھے گئے تھے۔

اُمت کواس وقت ایک ایسی قیادت کی ضرورت ہے جس سے اس کے دل و د ماغ میں جلا پیدا ہو، اس کے قوائے علم وعمل بیدار ہوں، وہ اپناراستہ صحت سے متعین کر لے۔ بید خیالات تھے جو رات بھر میر ہے ذہن میں رہے اور جن کو لے کر میں حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضرت علامہ نے جیسے رات کی گفتگو جاری رکھتے ہوئے فر مایا: ''جمعیۃ العلما کیا گہر رہی ہوا۔ حضرت علامہ نے جیسے رات کی گفتگو جاری رکھتے ہوئے فر مایا: ''جمعیۃ العلما کیا گہر رہی ہے؟ جمعیت العلما کی رائے کہاں تک مولا ناحسین احمد کے تن میں ہے؟''ا

میں نے عرض کیا ''بظاہرتو مولاناحسین احرکواس کی پوری تائید حاصل ہے، لیکن در پردہ اس کی خواہش شاید یہی ہے کہ قوم اور وطن کی بحث آ گے نہ بڑھے۔مولانا کے طرف دار صرف بات کونیاہ رہے ہیں۔''

حضرت علامہ خاموش ہو گئے۔ پھرتھوڑی دیر کے بعد فرمایا:''آج کیا خبر ہے؟ کوئی تازہ خبر؟'' میں نے عرض کیا:''کوئی خاص خبر نہیں ۔وہی خبریں ہیں جو معمولاً ہوا کرتی ہیں۔'' 304 ارشاد ہوا:''لڑائی کب ہوگی؟''

لڑائی کب ہوگی؟ لڑائی! لڑائی! حضرت علامہ روز دریافت فرماتے ہیں لڑائی کب ہوگی؟ جسے لڑائی کب ہوگی؟ جسے لڑائی قریب آگئی ہے! انھیں ہر روز انتظار رہتا ہے لڑائی کی خبرسنیں۔ دراصل حضرت علامہ اپنی بصیرت کی بنا پرخوب اندازہ کر چکے ہیں کہ اقوام یورپ کا تصادم ناگزیر ہے۔ جنگ ہوگی اور امروز وفر دامیں ہوگی۔ وہ سوچتے ہیں کہ جنگ سے جونسلی اور قومی طوفان اُٹھے گا اس کا اثر



۱۳۰۸ اقبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

پہلو سے ماضی وحال اور مستقبل پر نئے سرے سے غور کیا گیا۔ پھر اس ایک تح یک سے کئی تح یکیں پیدا ہو کیں۔ ایک نیا ادب اور نئی زبان وجود میں آئی،علم وعمل کے راستے کھل گئے۔ یہی وجہ ہے کہ ۱۸۵۷ء سے قبل کے معاشرے نے ۱۸۵۷ء کے بعد ایک نئی شکل اختیار کرلی، جس میں تبدیلی حکومت کے علاوہ اگر چہ ان عوامل کا بھی دخل ہے جو باہر سے آئے تھے، لیکن جس میں ہم اس کے اندرونی عوامل کو نظر انداز نہیں کر سکتے۔

۲۷- مثلاً دیوبندگا وہ اقدام جے انگریزی حکومت نے ''ریٹٹی رومال کی سازش' سے موسوم کیا اور جس کی بنا پر حضرت شیخ الہند، مولا نامحمود الحسن اور مولا ناحسین احمد کو ماُلٹا میں قید و بند کی سختیاں برداشت کرنا پڑیں دیکھیے مولا ناحسین احمد کی تصنیف اسپران ماُلٹا۔

اورجس سے قارئین کا ذہن شایدان کے اس شعر کی طرف منتقل ہوجائے:
 بذکر مرگ شے زندہ داشتن ذوقیت گرت فسانۂ غالب شنیدن است مخسپ
 اور پھر شاید غالب ہی کی زبان میں حضرت علامہ کی شب زندہ داری سمجھ میں آ سکے۔مرزانے کہا ہے
 اور کیا خوب کہا ہے:

زدیده سود حریفال کشودن است مبند زدل مرادعزیزال تپیدن است مخسب

�.....�......�

302



۱۳۰۲ کے حضور

 $\leftarrow$ 

ترک وعرب،ایرانیوں اورافغانوں پر کیا پڑے گا،ان مسلمانوں پر جوسرِدست دوسروں کی رعایا ہیں۔حضرت علامہ کا بیہ خیال تو نہیں ہے کہ جنگ کی صورت میں عالم اسلام کی نشاۃ الثانیہ ناگزیر ہے،لیکن وہ اتنا ضرور سمجھتے ہیں کہ اگر مسلمانوں نے اتحاد وا تفاق اور فہم وبصیرت سے کام لیا تو اس طرح کی کسی نشاۃ الثانیہ کی ابتدا ناممکن بھی نہیں۔

حضرت علامہ پھر خاموش ہوگئے۔اتنے میں نیوٹائمزی آگیا۔ میں نے حضرت علامہ کے ارشاد کے مطابق اس کی موٹی مرخیاں پڑھ کر سنائیں۔حضرت علامہ کا پچھالیا ہی معمول تھا کہ اگرکسی سرخی میں کوئی بات ہوئی تو دوجار جملے اورس لیتے ورنہ اخباروں سے انھیں کوئی دل چپی نہیں تھی الا یہ کہ کوئی سرکاری یا غیر سرکاری بیان ،ضمون یا اطلاع ان کی توجہ اپنی طرف منتقل کر لے، مثلاً کوئی ایسا معاملہ جس کا تعلق مسلمانوں کے مستقبل سے ہے، میں نے اخبار ایک طرف رکھ دیا۔علی بخش جائے لے آیا۔حضرت علامہ نے کتابوں کے ایک بھیچ کی طرف جو بیٹنگ کے پاس ہی رکھا تھا اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ''یہ بھیچ کسی مولوی کی نذر کردو۔'' طرف جو بیٹنگ کے پاس ہی رکھا تھا اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ''یہ بھیچ کسی مولوی کی نذر کردو۔'' میں نے عرض کیا بہت بہتر۔پھر دریافت کیا 'یہ کتابیں کیسی ہیں؟ کیا دینیات سے متعلق ہیں؟ میں نے عرض کیا 'بہت بہتر۔پھر دریافت کیا' یہ کتابیں کیسی ہیں؟ کیا دینیات سے متعلق ہیں؟ حضرت علامہ نے فرمایا 'شاہ صاحب '' کے پچھ رسائل ہیں ، تصوف ہیں۔'' پھر فرمایا!

یدرسائل چند دنوں سے حضرت علامہ کے مطالع میں تھے اور انھیں شاہ صاحب کی بعض

30 اور لاحاصل'

منیفات کی بھی طلب تھی۔ میں نے حضرت علامہ کے ان الفاظ' فیر ضروری اور لاحاصل'

کے بارے میں کوئی سوال نہیں کیا، کچھ تو اس خیال سے کہ شاہ صاحب نے ان رسائل میں شاید

زیادہ تر وحدۃ الوجود اور وحدۃ الشہود ہی کی بحث چھیڑی ہے اور پچھاس لیے کہ حضرت علامہ کی

رائے تصوف کے باب میں بنیادی طور پر بدل چکی ہے۔ تصوف کی حقیقت ان کے زویک بجز

اس کے پچھ نہیں کہ وہ اُصولاً ایک عمل ہے واردات باطن کی تنقید اور تزکیہ کا اور مقصد احکام

شریعت کا مشاہدہ اعماق حیات میں۔ بعینہ جیسے سائنس ایک عمل ہے اس مادی عالم کے متعلق

مارے محسوسات و مدرکات کی تنقید اور تزکیے کا ۔ لہذا اس کے سرتا سرخارجی تصورکا۔ ہے

مارے محسوسات و مدرکات کی تنقید اور تزکیے کا ۔ لہذا اس کے سرتا سرخارجی تصورکا۔ ہے

مارے محسوسات و مدرکات کی تنقید اور تزکیے کا ۔ لہذا اس کے سرتا سرخارجی تصورکا۔ ہے

مارے محسوسات و مدرکات کی تنقید اور تو دہی فرمایا: 'مشاہ صاحب کی شخصیت بڑی عظیم ہے، مگر

ان کی حقیقی عظمت کا اظہار حجۃ اللّٰہ البالغہ میں ہوا۔ باتی تصنیفات بھی غنیمت ہیں، لیکن

۱۳۱۰ کے حضور

 $\leftarrow$ 

پھر فرمایا: ''احیا العلوم بڑی چیز ہے۔اس کی علمی اور فلسفیانہ قدر و قیمت کا ٹھیک ٹھیک انداز ہ ابھی تک نہیں کیا گیا۔غزالی بہت بڑاانسان تھا۔''

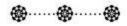
ابن رشد کا ذکر آگیا۔ شاید یول کہ چودھری صاحب، یا غالبًا راجا صاحب نے کہا ہمارے ذہن میں ان بزرگول کا تصور کچھ ویسے ہی قائم کر دیا گیا ہے جیسے عام طور پرعلاے دین کا، حالانکہ انھیں علوم وفنون میں بڑی دسترس حاصل تھی۔اس پر قرشی صاحب نے کہا'ابن رشد ہی کو دیکھیے، وہ طبیب بھی تھا۔''

فرمایا: ''ابن رشد ارسطو کاشا گرد ہے۔ وہ ارسطو سے خوب واقف تھا، کیکن اس کی شخصیت عظمت سے خالی ہے نیا غزالی کی شخصیت اس کے مقابلے میں بڑی عظیم ہے۔ دراصل ابن رشد کی عظمت کا راز ہے اس کی طبتی اور فقہی حیثیت لیا فلسفہ میں ارسطونے اسے اُ بھرنے نہیں دیا ہالے گویوری اس سے متاثر ہوا۔ یا ڈوآ سیا ابن رشد کی تعلیم کا خاص مرکز تھا۔

فرمایا احیا کی تصنیف نے گرانسانی کی تاریخ میں ایک نئے باب کا افتتاح ہوتا ہے۔ تہافت کواس کا مقدمہ کہے کیلوہ فکر انسانی کا ایک اچھوتا مظہر ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ غزالی کے مقاصد مذہبی تھے، لیکن فکر کی تنقید میں انھوں نے جومنہاج وضع کیا اس کے لیے فلسفہ ہمیشہ ان کا معند، منت رہے گا۔ بیمنہاج وضع نہ ہوتا تو عقل وفکر کا قدم آگے نہ بڑھتا۔ غزالی کا مذہبی درجہ میں منت رہے گا۔ بیمنہاج وضع نہ ہوتا تو عقل وفکر کا قدم آگے نہ بڑھتا۔ غزالی کا مذہبی درجہ میں منت رہے گا۔ بیمنہاج وضع نہ ہوتا تو عقل وفکر کا قدم آگے نہ بڑھتا۔ غزالی کا مذہبی کرسکتے۔ '' عربی فلسفیانہ حیثیت سے بھی ہم ان کی ذہانت اور طباعی سے انکار نہیں کرسکتے۔ '' قرشی صاحب نے کہا'' مولا ناشبلی کی رائے ہے کہ اگر احیا کا ترجمہ کسی مغربی زبان میں ہوگیا ہوتا تو لوگ کہتے دیکارت ہا کے افکارغزالی سے ماخوذ ہیں بلکہ شایدا حیا کا سرقہ د''

میں نے عرض کیا'' جدید فلسفہ کی ابتدا دیکارت سے کی جاتی ہے۔ کیا اس کا مطلب سے ہے۔ کہاس کی ابتدا جس منہاج سے ہوئی وہ مسلمانوں کا وضع کردہ ہے۔''

فرمایا'' یہ ٹھیک ہے، اس لیے کہ فلسفیانہ اعتبار سے دیکھا جائے تو دیکارت کے مباحث وہی ہیں جوغزالی کے، لیکن ہوسکتا ہے غزالی کے بیہ مباحث کسی دوسرے ذریعے ہے، یعنی بالواسطہ یورپ میں پہنچے ہوں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس نے ایک طرح سے تہافت ہی کا سرقہ کیا ہو۔ اسلامی افکار کے نفوذ واشاعت میں ابھی ہماری معلومات بڑی محدود ہیں۔''لا



 $\leftarrow$ 

نے ابن رشد سے بہت كم اعتنا كيا۔ سوال ہے كيوں؟

- ۳۱− Padua ایطالیه میں۔ بیمعلوم ہے کہ اٹلی اور فرانس میں ابن رشد کے اتباع میں جوفلسفیانہ تحریک پھیلی اس نے ایک حد تک مذہبی عقیدے کی حیثیت اختیار کرلی تھی۔ مسیحی کلیسا کواس تحریک کے ردمیں بڑی سرتوڑ کوششیں کرنا پڑیں۔
  - سا- احيا العلوم والدين اورتهافت الفلسفه كي طرف اشاره --
- 0- Descartes ، فرانسیسی فلسفی ، فلسفهٔ جدید کا آ دم اس کا منهاج ہے تشکک ، مثبت تشکک جس کی انتہا بالآ خرا ثبات ذات پر ہوئی۔
- ۱۷- یوں بھی کہ علاوہ ان تصنیفات کے جن کا ترجمہ لا طینی اور پھر لا طینی سے کسی دوسری زبان میں ہوا، بعض ایسی تصنیفات کے متعدد اقتباسات بھی ملتے ہیں جن کے لاطینی یا لا طینی سے مغرب کی دوسری زبانوں میں ترجے کی طرف کوئی اشارہ نہیں ماتا۔

پھر عجیب بات ہے کہ دیکارت نے بظاہر گوامام غزالی کا مطالعہ نہیں کیا .....نہ براہ راست، نہ کسی دوسرے ذریعے ہے۔....بایں ہمداب یہ خیال روز بروز تقویت حاصل کردہا ہے کہ اس نے حضرت امام سے ضرور استفادہ کیا ہوگا۔ لہذا اس کا منہاج بھی دراصل غزالی کا منہاج ہے۔ پھر اس سے بھی اہم تر حقیقت یہ کہ دیکارت کے منہاج کی حیثیت محض 'تاریخی' ہے، چنانچہ آگے چل کر اس پر اعتراضات ہوئے اور اس کا رد بھی کیا گیا۔ برمکس اس کے امام صاحب کا منہاج فلسفیانہ اور غیر فلسفیانہ دونوں پہلوؤں سے کہیں زیادہ کا میاب رہا۔

311

 $\leftarrow$ 

گفتی بجی۔ حضرت علامہ علی بخش کو بلا رہے تھے۔ میں بھی علی بخش کے ساتھ کمرے میں داخل ہوا۔ حضرت علامہ حسب معمول بڑے مطمئن تھے۔ روزِ مرہ کے عوارض کے علاوہ کسی خاص تکلیف کی شکایت نہیں تھی۔ گریدروزِ مرہ کے عوارض کیا کم ہیں، سانس کی مسلسل تکلیف اور اس تکلیف کی شکایت نہیں بھی ایک کروٹ کے بل لیٹنا پڑتا ہے بھی دوسری کے۔ بھی گاؤ تکیے پر سر ٹیک کر اوند ھے لیٹ جاتے ہیں۔ یول ذرا آرام ملا تو سید ھے بیٹھ گئے، یا پھر تکیوں سے کمر ٹیک کی۔ یہ تکلیفیں ہیں جن کا دورہ ویسے تو نسبتاً ذرا دیر دیر سے ہوتا ہے اور شدت میں بھی کی ہے، لیکن جب تک ان کا ازالہ نہ ہوجائے مرض کا انسداد کیسے ہوسکتا ہے؟ حضرت علامہ بہت کمزور ہو گئے ہیں۔ بڑی تشویش اور پریشانی ہے۔

مسلمانوں کا اتحاد ضروری ہے۔ حضرت علامہ کا ذہن ابھی تک اس مسئلے میں اُلجھا ہوا تھا، یا شاید چودھری صاحب سے یہی گفتگو ہور ہی تھی۔ بہر حال میں نے حضرت علامہ سے مزاج پوچھا اور انھوں نے طبیعت کے بارے میں اظہار اطمینان کرتے ہوئے سلسلۂ گفتگو کو جو میری آمد پر منقطع ہو گیا تھا، جاری رکھتے ہوئے فر مایا:

''کسی قوم کا اتحاد ختم ہوجائے تو اس کی قدرتاً آرزو ہوتی ہے کہ اپنی کھوئی ہوئی وحدت پھرسے حاصل کرلے۔ یوں ہی اس کی ہمت بندھتی ہے اور یوں ہی اس کا زوال وانتشار، طاقت اور جمعیت سے بدل سکتا ہے۔ بغیراس کے نہ اس کی حفاظت کا کوئی ذریعہ ہے، نہ سلامتی ۔ لیکن یہ وحدت پھرسے پیدا ہوگی تو اس اُصول کی بدولت جس پراول اول اس کی اساس ری گئی اور جس کا اظہار حیات مِلی کی مخصوص شکل میں ہوا۔ یہ بڑی غلطی ہوگی اگر ہم اس کے لیے کوئی دوسری اساس تلاش کریں، جیسا کہ ہمارے ارباب سیاست کررہے ہیں۔ ناممکن ہے مسلمان اس طرح متحد ہوئیس۔''

ارشاد ہوا: ''یورپ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ لوتھر کی تحریک نے اہلِ مغرب کی وحدت پارہ پارہ کردگی۔ یہاں اس سے بحث نہیں کہ عسائیت یا عسائیت کے علاوہ بعض اور عوامل بھی تھے جنھوں نے اتحاد مغرب میں حصد لیا۔ بحث سے کہ بدا تحاد جیسا بھی تھاختم ہوگیا اور اس کے بجانسلیت اور وطنیت نے سرزکالا۔ اقوام یورپ الگ الگ گروہوں میں بٹ گئیں۔'' فرمایا:''اس کے باوجود یورپ کی خواہش ہے کہ اس کا اتحاد قائم رہے۔لیکن بدا تحاد ہے

 $\leftarrow$ 

بظاہروہ طاقت کا پرستاراور جنگ کا داعی ہے،لیکن بباطن ایک جدید نظام اجتماع کاعلمبر داری<sup>سی</sup> اس کی کوششیں بھی نپولین کی طرح را نگال گئیں۔<sup>سی</sup> انجمن اقوام بھی ایک ایسی ہی کوشش ہے، لیکن بی*کوشش بھی* نا کام رہے گی۔''<sup>می</sup>

میں نے عرض کیا''آپ نے پہلے بھی فر مایاتھا کہ نیٹھے اس جنگ کوروکنا چاہتا تھا جس کا نقشہ اس کی آ نگھوں میں پھرر ہاتھا۔ اس کی آ رزوتھی اہل پورپ متحدر ہیں۔لیکن اتحاد پورپ کی پیخواہش اگر کسی اعلیٰ بعنی خالصة انسانی مقصد پر بہنی ہوتی تو وہ اسے پورپ تک محدود نہ رکھتا۔ اس نے ہمیشہ اچھے مغربیوں کا ذکر کیا ہے، جیسے پورپ کے علاوہ کہیں اچھوں کا وجود ہی نہیں، یا اگر ہے تو جس نظام یا دستور حیات کا تصور نیٹھے نے قائم کررکھا تھا اس میں دوسروں کی کوئی جگہیں۔ یہ امرتو اتحاد انسانی بلکہ نیٹھے کے بنیادی فکر کے منافی ہے۔''

فرمایا: "اس کی خواهش تو بهرحال یهی تھی که اہلِ یورپ متحد ہوجا کیں۔"

میں نے کہا '' تو پھراس کا مطلب میہ ہوا کہ نیشے کی رائے میں انسان کامستقبل صرف پورپ سے وابستہ ہے۔''

ارشاد ہوا: بہت ممکن ہے، وہ ایبا ہی سمجھتا ہو۔''

سلسائہ گفتگو پھر مسلمانوں کے اتحاد اور اتحاد سے متحدہ قومیت کے طرفد اروں اور کا گریس کے ہم نواعلا کی طرف پھر گیا۔ حضرت علامہ نے فرمایا: ''وطنیت پسند مسلمان تو خیرا پی تعلیم و تربیت سے مجبور ہیں۔ ان کا دل و دماغ مغربی تعلیم کے زیراثر اس حد تک بدل چکا ہے کہ وہ میں میں بھی یہ میں سوچ ہی نہیں سکتے۔ یوں بھی دنیا میں ہر کہیں وطنیت کا غلبہ ہے اور بلاد اسلامیہ میں بھی یہ جذبہ ہر کہیں اُمجر رہا ہے۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ محکوم قومیں جب کسی قوم کے ہاتھوں اپنی آزادی کھویٹھی ہیں اور دوسری قوموں کو آزادیا آزاد ہوتے دیکھی ہیں تو ان کے اندر بھی قومی اور نسلی عصبتوں کو تحریک ہوتی ہے۔ لہذا آج کل کے نوجوان اگر نشہ قومیت میں سرشار ہیں تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں ۔ لیکن علا کو کیا ہوگیا ہے؟ علا کیوں نہیں سمجھتے میں سرشار ہیں تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں ۔ لیکن علا کو کیا ہوگیا ہے؟ علا کیوں نہیں سمجھتے کہ اسلام اور وطنیت ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ اسلام لاوطن ہے۔''

حضرت علامہ کچھ تھک کئے تھے۔ کچھ دم کشی کی تکلیف تھی۔ ہم خاموش بیٹھے ان کے ارشادات سن رہے تھے۔ پھرخود ہی فرمایا'' پیٹیال کہاں تک سیجے ہے کہ اہلِ حدیث عام طور پر



 $\leftarrow$ 

#### كالكريس كےطرف دار بيں ك

ہم نے عرض کیا'' عام خیال تو یہی ہے کہ اہلِ حدیث کا گریس کے طرف دار ہیں۔ شاید
اس لیے کہ مولانا جسین احمر کا تعلق دیو بند سے ہے اور دیو بند کو غلط ہویا جی اہلِ حدیث کا مرکز
اور مستقر تصور کیا جاتا ہے۔ البتہ اہلِ حدیث کے بعض سر برآ وردہ علما ضرور کا نگریس کی جمایت
کررہے ہیں، مگر ذاتی حیثیت سے ۔ کا نگریس کو نہ تو اہلِ حدیث کی بحیثیت اہلِ حدیث تائید
حاصل ہے، نہ دیو بند سے بھی ایسا کوئی اعلان ہوا۔ بایں ہمہ سمجھ میں نہیں آتا یہ کا نگریس کی حمایت میں سنی، وہابی کی تفریق کیسے قائم ہوگئ۔''

ہم باتیں کررہے تھے، کچھ حضرت علامہ کے ارشادات کے پیشِ نظر، کچھ آپس میں کہ بیہ سنی، وہابی کی تفریق کیسے قائم ہوگئی۔عقاید میں تو تھی ہی، سیاسیات میں بھی درآئی۔ حالانکہ عقاید کا اختلاف سطحی ہے اور سیاست کا مسئلہ بھی کچھالیا مشکل نہیں کہ آپس کا اختلاف ونزاع دور نہ ہو سکے۔ کیااس کی وجہ ہے عقاید میں تشدد، تعصب اور تنگ نظری؟ کیااس لیے کہ لیگ کی تحریک، تحریک علی گڑھ ہی کا ایک دوسرا نام ہے اور علی گڑھ کو غلطی سے انگریزی حکومت کی وفا داری اور اس سے تعاون کا طرف دار کھبرایا جاتا ہے۔ برعکس اس کے د<mark>یو بند ہویا اہلِ حدیث</mark> یا عرف عام میں وہابی ، انگریزی حکومت ابتدا ہی سے ان سے بدگمان رہی ، بالحضوص اس زمانے سے جب حضرت سیّد احمد شہید کی تحریک جہاد کو وہابیت اور ان کے بیچے کھیجے مجاہدین کی طرف سے سرحد میں انگریزی حکومت کے خلاف صف آرائی کو ُوہابی شورشوں سے تعبیر کیا گیا، <sup>ک</sup>یا اس 322 لیے کہ کچھانگریزی تعلیم کے اثر ونفوذ اور کچھاس انقلاب کے باعث جوعلی گڑھ نے مسلمانوں کی عام زندگی میں پیدا کیا اور جس ہے ان کی سیاست ہی نہیں، ادب اور فن، افکار وتصورات اورطرز معاشرت تیزی سے بدلتے چلے گئی علماے دین نے سوادِ اعظم کوتو اپنے حال پرچھوڑ دیا اورخود بے تعلقی کی زندگی بسر کرنے لگے۔ مگر پھر جب تحریک خلافت اور ترک موالات کا آغاز ہوا،انگریز دشمنی کو پھر سے ہوا دی گئی اور اس کی تائید میں علما سے رجوع لا زم کھہرا تو وہ اس روش کوساتھ لیے جوانھوں نے سیاست اور مذہب میں طے کررکھی تھی پھر میدان عمل میں نکل آئے۔ بظاہر علی گڑھ اور دیوبند ایک ہو گئے لیکن تحریک ترک ِ موالات نا کام رہی۔ ہندومسلم اتحاد کا شیرازہ ہمیشہ کے لیے بکھر گیا تا آ نکہان کے درمیان شدیداختلا فات رونما ہوئے اورمسلمانوں

 $\leftarrow$ 

کل کی اصطلاح میں ہم یہ کہیں گے کہ قوم ہے تو کن معنوں میں۔ وہابیت کی یہی روش ہے جس سے برطانوی شہنشا ہیت نے خوب خوب فائدہ اُٹھایا اور جیسی کہیں مصلحت تھی ویسا ہی رویہ اختیار کیا۔مخالف بھی اورموافق بھی؟ <sup>لا</sup>

فر مایا ' (رد تقلید اور از اله بدعات گواپی جگه پر ضروری تھا لیکن اس کا دائرہ چونکہ بحث ونظر اسے آگے نہیں بڑھا اور جو بھی گفتگو کی گئی عقاید کے رنگ میں لہذا ما نا پڑے گا کہ اس کے سامنے حیات مئی کا صرف ایک پہلو تھا۔ بایں ہمہ اس تحریک سے گئی ایک تحریک پیدا ہو کیل ۔ کہیں یہ مسلد نریر بحث آیا کہ مغرب کے غلبہ واستیلا کورو کئے کی کیا تدبیر ہے۔ کہیں یہ کہ بلاد اسلامیا پی بی کی مسلمان علوم وفنون اور تہذیب و تدن میں کیسے آگے بڑھیں ۔ کہیں یہ کہ معاشر ہے کی اصلاح کسے ہو۔ غرض کہ اس ایک آواز سے کہ باب میں کیسے آگے بڑھیں ۔ کہیں یہ کہ معاشر ہے کی اصلاح کسے ہو۔ غرض کہ اس ایک آواز سے کہ باب اجتہاد واہو گئی ایک آواز یں اُٹھیں اور اُمت کی توجہ گئی ایک مسائل کی طرف منعطف ہوگی۔ قرشی صاحب اور راجا صاحب شاید کوئی سوال کرنا چاہتے تھے کہ حضرت علامہ نے قدر سے ستا کر فر مایا '' ذہمن انسانی کا معاملہ بھی عجیب ہے۔ تقلید کے ظلاف ایک آواز اُٹھی، قدر سے ستا کر فر مایا '' ذہمن انسانی کا معاملہ بھی عجیب ہے۔ تقلید کے ظلاف ایک آواز اُٹھی، علم کو تر یک ہود ہوئی تو یہ حقیقت سامنے آئی کہ یہ صرف تقلید اور فقہی جود ہی نہیں بلکہ منجملہ اس کی اور جھی کئی ایک خرابیاں ہیں جن سے اسلام کی روح پائمال ہور ہی ہے۔ مثلاً ملوکیت، خانقا ہی، علم وحکمت کا زوال، سیاسی اور معاشی ایتری، مغربی تہذیب اور مغربی شہنشا ہیت کے خانقا ہی، علم وحکمت کا زوال، سیاسی اور معاشی ایتری، مغربی تہذیب اور مغربی شہنشا ہیت کے خانقا ہی، علم وحکمت کا زوال، سیاسی اور معاشی ایتری، مغربی تہذیب اور مغربی شہنشا ہیت کے خانقا ہی، علم وحکمت کا زوال، سیاسی اور معاشی ایتری، مغربی تہذیب اور مغربی شہنشا ہیت کے خانقا ہی میں ہو تھیں۔

ارشاد ہوا''یہ اس امر کا ثبوت ہے کہ جب کوئی انسان جسے اللہ تعالیٰ نے دین کا فہم عطا
کیا ہے اور جسے اس کے ساتھ ایمان ویقین اور عزم وحوصلے کی دولت بھی ملی ہے <mark>کی بنیادی</mark>
مسئلے کو چھیٹرتا اور اُمت کو اصلاح کی دعوت دیتا ہے تو یہ دعوت کوئی بھی شکل اختیار کرے،
دائیگال نہیں جاتی۔ اس سے کئی ایک اور نتائج بھی متر تب ہو سکتے، بلکہ ہوجاتے ہیں خواہ کسی دوسرے رنگ میں۔'

ارشاد ہوا' شاہ صاحب <sup>سا</sup>بی کو دیکھے کیسے بالغ نظر اور صاحب بصیرت انسان تھے۔ان کی ڈات جس تحریک کا سبب بنی اور بیتحریک جہاں تک بھی کامیاب ہوئی ان کی دوراندیثی اور



 $\leftarrow$ 

تازه کریں،خواہ کسی رنگ میں''<sup>کل</sup>ے

ہم نے عرض کیالیکن میہ کہنا تو شایدٹھیک نہ ہوگا کہ جہاد کے اس جذبے کا تعلق کسی مخصوص حلقے سے ہے۔مولانا محمطی اورمولانا شوکت علی علی گڑھ کی پیداوار تھے۔فرنگی محل کیا سے بھی ان کا سلسلہ ارادت بہت بعد میں قائم ہوا۔

فرمایا ''بحث فرگی محل کی ہے نہ کسی مخصوص حلقے کی ، جہاد ایک طرح سے اسلام کی روح ہے اور اس لیے آزادی کی تڑپ ہر مسلمان کے سینے میں موجود ہے۔''

ہم نے عرض کیا یہ بھی ایک وجہ ہے کہ علما کا ایک طبقہ کانگریس کی طرف کیوں مائل ہے۔ ان کے لیے اس کے نعرہ آزادی اور انگریز دشمنی میں بڑی کشش ہے۔ یہ نہیں کہ انھیں وطنیت کے لا دین سیاسی تصور، یا متحدہ قومیت کی تائید منظور ہو۔

فرمایا''لیکن انگریز دشمنی کوئی مثبت اُصول نہیں نہ آ زادی کے پچھ معنی جب تک بیہ طے نہیں ہوجا تا کہ ہم کس مقصد کے لیے آ زادی حاصل کررہے ہیں اور کس ہے۔''

فرمایا ''ہندوؤں کا ایک نقط 'نظر ہے۔ ان کے ذہن میں متحدہ قومیت کا ایک مثبت تصور ہے۔ وہ جانتے ہیں آزادی کے بعد اس تصور کی عملی تعبیر کیسے ہوگی، یعنی وہ نیا معاشرہ جو اس طرح وجود میں آئے گا اس کی تغمیر سیاسی، معاشی اور اخلاقی اعتبار سے کس نہج پر کی جائے گی۔ اس کے آثار ابھی سے نمایاں ہیں <sup>19</sup> کیا ان کو د کیستے ہوئے کوئی مسلمان کہ سکتا ہے کہ جب اس کے آثار اکا نگریس کے ہاتھ میں آیا تو وہ اس وقت متحدہ قومیت کو جوشکل دے گی اسلام کے عین مطابق ہوگی، لہذا ہمیں اس سے غیر مشر وط تعاون پر کوئی اعتر اض نہیں؟ کیا تحریک جہاد سے مقصود بھی محض انگریزوں کا اخراج تھا، کوئی مثبت نصب العین اس کے کیا تحریک جہاد سے مقصود بھی محض انگریزوں کا اخراج تھا، کوئی مثبت نصب العین اس کے جو موں کی تشکیل محض جغرافی حدود کے اندر سیاست اور معاش کی بنیادوں پر ہوتی ہے؟ مغربیت کے قوموں کی تشکیل محض جغرافی حدود کے اندر سیاست اور معاش کی بنیادوں پر ہوتی ہے؟ مغربیت کے قریب ہیں اپنے ماضی سے دور ہو چکا ہے، یا قدیم الخیال طبقہ جے عصر حاضر کے مغربیت کے قریب ہیں اپنے ماضی سے دور ہو چکا ہے، یا قدیم الخیال طبقہ جے عصر حاضر کے بدلتے ہوئے تصورات کا کوئی علم نہیں ان کی اہمیت سے برخبر ہے۔ ''



 $\leftarrow$ 

اُمت کے لیے غیرت وحمیت کا نا قابل انکار ثبوت ہے۔ ان کے ارشادات کی قدرو قیمت آج واضح ہور ہی ہے۔'' سل

حضرت علامہ نے تکیوں کا سہارالیا۔ یچھ دیرسکوت فرمایالیکن ان کا جی چاہتا تھا برابر گفتگو

کرتے چلے جا کیں۔ ہم اگر چاہتے بھی تو اخیں اس سے روک نہیں سکتے تھے۔ چنا نچہ ارشاد ہوا۔
' وہانی تحریک ایک چنگاری تھی جس سے عالم اسلام میں ہر کہیں تقلید اور استبداد کے خلاف ایک آگ بھڑک اُٹھی۔ صدیوں کا جمود ٹوٹا۔ قوائے علم وعمل مثل ہور ہے تھے۔ ان میں پھر سے حرکت پیدا ہوئی۔ یہ بات سمجھ میں آئی کہ مغرب کے سیاسی اور معاشی تغلب کے خلاف ایک محاذ قائم ہونا جا ہے۔'

ارشاد ہوا'' عالم اسلام میں شعلہ حیات بھی افسر دہ نہیں ہوالیکن اُٹھار ہویں صدی میں تو اس نے کئی ایک ممالک کواپنی گرفت میں لے لیا۔''

ارشاد ہوا''یوں جن تحریکوں کا ظہور ہوا ان میں ایک علاقہ سا قائم ہوگیا۔ حالانکہ اکثر و بیشتر ان میں باہم کوئی تعلق نہیں تھا بجر سطحی مشابہت کے، مثلاً یہی کہ جہاں کہیں بدعات کے خلاف کوئی آ واز اُٹھی اسے بھی وہابیت سے تعبیر کیا گیا، حتی کہ حضرت سیّدا حمد کی تحریک جہاد بھی وہابیت سے تعبیر کیا گیا، حتی کہ حضرت سیّد احمد کی تحریک جہاد بھی وہابی تحریک سے ہی موسوم ہوئی۔''

ہم نے عرض کیا آپ کے ارشادات کا مطلب گویا میہ ہے کہ وہائی تحریک تو آزادی اجتہاد کی تحریک تھی اور مقصد رد تقلید، غیر اسلامی تصورات اور بدعات کی آلایشوں سے اُمت کی تطہیر۔اس کا مدعا تھا اصلاح جیسا کہ آپ نے خود بھی فر مایا ہے۔ ھل

325 فرمایا"نیدورست ہے۔"

پھرارشاد ہوا اور اب اشارہ تحریک جہاد کی طرف تھا''کوئی بھی تحریک ہوا ہے ناکا می اور
ناکا مرانی ہر طرح کے مراحل سے گزرنا پڑتا ہے۔ تحریک جہاد کا ایک مرحلہ وہ تھا جو بالا کوٹ ہیں
ختم ہوا لیا دوسرا وہ جب بیتر کیک سرحد میں محدود ہوکر رہ گئی اور گو ۱۸۲۲ء کے بعد انگریزی
حکومت کے خلاف ان کی سرگرمیاں سست پڑگئیں، بایں ہمہ حکومت کو ان کی طرف سے بھی
اطمینان نہ ہوا۔ اس تحریک کے بچے کھچے عناصر ہندوستان میں بھی موجود تھے۔ یہی وجہ ہے کہ
جب بھی انگریزوں کے خلاف کوئی تحریک اُٹھی تو آخیں بھی موقع ملا کہ اپنی دعوت جہاد کو از سرنو

 $\leftarrow$ 

ہندوستان آ زاد ہو گیا تو ہم اپنے طریقِ زندگی کا تحفظ آپ کرلیں گے۔

ارشاد ہوا''یونہی سہی لیکن کیسے؟ ازروے مفاہمت یا خانہ جنگی؟ مفاہمت کا خیال ہے تو اس کی ابتدا ابھی سے ہوجانی چاہیے۔ کیوں نہ اس جدو جہد کے لیے جوکل پیش آنے والی ہے ہم آج ہی اپنے آپ کو تیار کریں۔ کیوں نہ ہم آج ہی سمجھ لیس کہ آزاد ہندوستان میں اسلامی معاشرے کی تعمیر کن حالات میں ممکن ہوگی۔ ہمارا کوئی سیاسی اجتماعی نصب العین ہے تو کیا یہ لازم نہیں آتا کہ آزادی کی اس جدو جہد میں جو اس وقت در پیش ہے ہم اپنے مقاصد کا تعین اس نصب العین کے حوالے سے کریں۔''

ارشاد ہوا''قوموں نے اس معاملے میں اکثر غلطیاں کیں اور نقصان بھی اُٹھایا کہ حالات کے غلط اندازے یا کسی خیال اور فرضی مصلحت کی بنا پر بعض باتوں کا فیصلہ ملتوی رکھا، حالا نکہ یہ باتیں فوری طور پر فیصلہ طلب تھیں۔ مگر یہاں تو حالت یہ ہے کہ ہمیں ان مسائل کا کوئی واضح تصور بھی نہیں جو کل پیش آنے والے ہیں اور جو اس ملک میں اسلامی معاشرے کے شخفط کے لیے ناگزیر ہیں۔ اب اگر ہندوستان میں آزادی کی وہی صورت ہوئی جو کا نگریس کے سامنے ہے تو یہ حضرات کس کا اور کیسے شخفط کریں گے۔''

ار شاد ہوا" یہ سیاست اور اقتد ار اور آئین و قانون کی بحثیں اقربڑی دفت طلب ہیں۔علاحضرات اتنا تو سمجھیں کہ انگریز دشمنی کے جذبے میں اگر ہم نے وہی راستہ اختیار کرلیا جس پر کانگریس چل رہی ہے تو یہ راستہ اختیار کرلیا جس پر کانگریس چل رہی ہے تو یہ راستہ مغرب کی لادین اور لا اخلاق سیاست کا تو ہوگا کتاب وسنت کا نہیں ہوگا۔

ارشاد ہوا" یہ کیاستم ظریفی ہے کہ مسلمان جب بھی اپنے تصورات سیاست اور کلی نصب العین یا جدا گاند قومی وجود کے تحفظ کی بحث چھٹریں تو اسے انگریزی افتد ارکی جمایت یا مفادیر تی پر محمول یا جدا گاند قومی وجود کے تحفظ کی بحث چھٹریں تو اسے انگریز دشمنی کوئی شبت اُصولِ سیاست نہیں ہے۔ ''
کیا جائے نے زور دیا جائے تو محض انگریز دشمنی پر انگریز دشمنی کوئی شبت اُصولِ سیاست نہیں ہے۔ ''
حضرت علامہ بڑے افسر دہ خاطر تھے۔ اُخسیں بے حدر رنج تھا کہ اس ساری کش مکش میں جو ایک طرف مسلمانوں اور مندووں میں جاری ہے جو ایک طرف مسلمانوں اور حکومت اور دوسری جانب مسلمانوں اور ہندووں میں جاری ہے کانگریس کی جمایت اور عدم جمایت کوخواہ مخواہ فرقہ داری کا رنگ دیا جارہا ہے حالا تکہ مسلمانوں کا کانگریس کی جمایت اور عدم جمایت کوخواہ مخواہ فرقہ داری کا رنگ دیا جارہا ہے حالا تکہ مسلمانوں کا

اختلاف وانتشاریا وہ مخصوص سیاسی صورتِ حالات جو سیاست حاضرہ نے آزادی اور اتحاد کے

نام پر پیدا کردی ہے اس میں ہاری فرقہ آ رائیوں کی وجہ کچھتو ہمارا زوال وانحطاط ہے، کچھ



0

 $\leftarrow$ 

ز مانہ حال کے تصورات سیاست، دستور و آئین اور حکومت سے بے خبری کا۔اس میں سنیت کو خل ہے، نہ شیعت ، نہ و ہابیت کو۔''

ارشاد ہوا''اگر اس کش مکش میں فرقہ داری کا رنگ پیدا ہوگیا تو بیہ اَمر بڑا افسوس ناک ہوگا۔ ہرفرقہ اپنے لیے جدا گانہ نمایندگی کا مطالبہ کرےگا۔''

ارشاد ہوا'' حکومت شاید جاہتی ہے کہ قادیانی اپنے لیے جدا گانہ نمایندگی کا مطالبہ کریں جیسے سکھوں کو جو ہندومعا شرے ہی کا ایک جزو ہیں جدا گانہ نمایندگی حاصل ہے۔

وقت بہت کافی گزر چکا تھا۔ ہم چاہتے تھے حضرت علامہ آرام فرمائیں۔ علی بخش چائے لے آیا۔ حضرت علامہ نے قرشی صاحب کے کہنے سے کوئی دوا کھائی۔ پھر چائے پی۔ حقے کے دوا کی گئے۔ علی بخش اور رحما بدن دا بنے دوا کی گئے۔ علی بخش اور رحما بدن دا بنے لگے۔ ہم چائے پی رہے تھے اور حضرت علامہ کے پاس خاطر سے کوئی نہ کوئی بات بھی کر لیتے۔ کی ہمارا قومی انتشار، ہماری فرقہ بندیاں، ہمارااختلاف نزاع کے قرشی صاحب جو حضرت علامہ کے اور زیادہ قریب ہوکران کے ہاتھ سہلا رہے تھے کہنے گے دراصل مولانا ابوالکلام کی ذات کے اور زیادہ قریب ہوکران کے ہاتھ سہلا رہے تھے کہنے گے دراصل مولانا ابوالکلام کی ذات کا تگریبی خیال علما کا سب سے بڑا سہارا ہے۔

حضرت علامہ نے فرمایا:''مولانا کے وہ کیا خیالات ہیں جن سے کانگریسی خیال علما کو سہارامل رہاہے؟''

عرض کیا گیا: '' یمی الدین اور الاسلام' کی اصطلاحیں اور ان کے ماتحت وحدت ادیان کا اصور علی ہزا ان کا بیار شاد کہ دین کی روح ہے جسن عمل۔ اختلاف جو پچھ ہے تخ ب اور تشیع کا ہے، الگ الگ گروہ بندیوں ، مسلک اور مشرب، بالفاظ دیگر شرائع کا۔''

حضرت علامہ نے تکیوں کا سہارالیا اور سید ھے ہوکر بیٹھ گئے۔ یوں بھی ان کے لیے دیر تک لیٹے رہنا ناممکن تھا، إلاّ یہ کہ نیند کا غلبہ ہو۔ انھوں نے حقے کے دوایک کش لیے اور فر مایا:
''مسلمان بڑے سادہ ہیں۔ اس قسم کی تعبیریں قبول کر لیتے ہیں۔ وہ نہیں سوچتے مولا نا کہنا کیا چاہتے ہیں۔ کیا یہ کہ اسلام کی اس تعبیر کے پیشِ نظر جو انھوں نے 'الدین' اور 'الاسلام' کی شکل میں کی ہے مسلمان سیاست کو مذہب سے الگ رکھیں، اپنے لیے جدا گانہ قومیت کا مطالبہ نہ کریں، اس گروہ بندی میں شامل ہوجائیں جس کی بنا اشتراک وطن پر ہے اور یہ سب

اقبال کےحضور اسم

 $\leftarrow$ 

قطعِ نظراس تصور کے جسے ہندوستانی قومیت کے نام سے اُبھارا جارہا ہے، اس لیے کہ ادیان اصلاً سب ایک ہیں۔"

فرمایا:''میں نہیں جانتا مولا نا کا مافی الضمیر کیا ہے۔لیکن اگر وہی کچھ جو میں سمجھا ہوں<sup>21</sup> تو ان کےغور وفکر میں ایک تو وہی دلیل کام کررہی ہے جس کا تعلق لا دین سیاست سے ہے اور جس کا تقاضا یہ ہے کہ ریاست اور کلیسا میں تفریق کی جائے۔ دوسری مذہبی اور یہ پہلی سے بھی زياده خطرناك كداديان سب ايك بين -اس كا مطلب تويه موكاكه دين في الحقيقت كوئي أصول اجتماع نہیں بلکہ ایک اخلاقی نصب العین، جس کی آرزو ہے کہ دنیا میں ہر کہیں خیر وصدافت کو تحریک ہو،شرافت اور نیکوکاری کا دور دورہ رہے۔ رہی انسانی روابط کی دنیا، یعنی معاشرے کی تاسیس اورنظم امور،سواس کے لیے ہمیں کسی اور ہی اُصول کی تلاش کرنا ہوگی۔''

فرمایا: ''بیاُ صول کیا ہوسکتا ہے۔ یہی کوئی نسلی اور وطنی گروہ بندی ، یا جہاں تک اس ملک کا تعلق ہے'' ہندوستانی قومیت'' جسے اگر قبول کرلیا گیا تو مسلمانوں کی حیثیت قوم کی نہیں، بلکہ ایک مذہبی گروہ کی رہ جائے گی۔شریعت کی چند ذاتی اورشخصی قوانین،عقاید اور مراسم تک۔ پیہ جو کچھ ہوگا، نہایت افسوسناک ہوگا،لیکن اس ہے بھی بڑھ کر افسوسناک ہمارا یہ فیصلہ کہ جہاں تک روح دین یعنی اس نصب العین کا تعلق ہے جو عالم انسانی کو خیر وصدافت، شرافت اور نیوکاری کی دعوت دے رہا ہے اسلام میں اس کے حصول کا کوئی مخصوص اور متعین راستہ نہیں ہیہ مقاصد سیاسی اجتماعی حد بندیوں ، انسانی روابط کی نئی نئی اساسات اور تہذیب وتدن کے نشو ونما 330 کے باوجود دوسروں ہے مل جل کرخود بخو د پورے ہوتے رہیں گے۔''

فرمایا:'' پیحد درجے کی خودفریبی ہے، بلکہ اسلام نافہی۔اسلام کےسامنے فر داور معاشرے کا ایک مخصوص تصور ہے اور اس تصور کی عملی تر جمانی کا ایک متعین راستہ، یعنی شریعت ۔''

فرمایا:''یوں بھی سوچنے کی بات ہے کہ متحدہ قومیت کے باوجود جب مذاہب کا الگ تھلگ وجود بہر حال قائم رہے گا، گوبسبب وحدت ادیان کسی کو دوسرے پر برتری حاصل نہیں ہوگی، جب بھی باعتبار سے ایک مذہبی تنظیم، یا باعتبار سے ایک سیاسی اقلیت کے وہ چھوٹی سی گروہ بندی، جواس بڑی گروہ بندی کے اندر جسے ہم ہندوستانی قومیت سے تعبیر کرتے ہیں قائم رہے گی، کیا اس کل سے متأثر نہیں ہوگی جس کا وہ ایک جزو ہے؟ ہوگی اور ضرور ہوگی۔ بڑی

 $\leftarrow$ 

ہوا اور ترک دومخالف گروہوں میں بٹ گئے۔ <sup>۵۲</sup>

فرمایا: ''وطنی قومیت اگر چه اتخاد اسلامی کے خلاف سب سے بڑا خطرہ ہے، لیکن افسوس ہے ترک خود ہی اس تحریک کا شکار ہوگئے جو ان کے خلاف اُٹھائی گئی تھی ان کا خیال تھا کہ دنیائے اسلام سے کٹ کروہ اپنی جگہ اور زیادہ مضبوط ہوجا ئیں گے۔ پھر جب دوران جنگ میں عالم اسلام نے ان کی تائید میں کوئی آواز اُٹھائی، نہ عملاً اس سلسلے میں پھے کیا، برکس اس کے عین اس وقت جب اُٹھیں امداد کی ضرورت تھی عربوں نے ان کے خلاف بغاوت کردی تو ان کے جذبہ وطنیت میں اور بھی غلو بیدا ہوا۔ مصطفیٰ کمال کمال پاشا سے اتا ترک ہے اور انجام کاران کی تقلید میں ہر کہیں اسلام کی تعبیر نسلی اور وطنی نقطہ نظر سے ہونے لگی گئی۔''

ارشاد ہوا:''اسلام کا ایک بہت بڑا احسان یہ بھی تھا کہ اس سے مغربی ایشیا کا افتراق و انتشار اتحاد سے بدل گیا۔ جب تک بیا تحاد قائم رہا مغرب کو اپنی ہوس استعار اور جوع الارض کی تسکین کا کوئی راستہ نہ ملا۔ مگر افسوس ہے مسلمان خود ہی اس نکتے کو بھول گئے کہ ان کی جعیت کا راز کیا ہے۔ انھوں نے اس اتحاد کو جس سے ان کی آبرو قائم تھی اپنے ہاتھوں آپ ہی یارہ یارہ کردیا۔''<sup>کھ</sup>



# حواشى

جیسا کہ ۱۹۳۹ء میں ہوا۔ جب سے حضرت علامہ سفر یورپ سے واپس آئے تھے آتھیں یقین ہو گیا تھا
 کہ یورپ کے بارود خانے میں عنقریب آگ لگنے والی ہے اور پھر ایام علالت میں تو ان کا معمول ہو گیا تھا کہ اپنے ملا قاتیوں سے تقریباً ہر روز سوال کرتے " جنگ کب ہوگی؟ آج کیا خبر ہے؟" یوں بھی ان کا بیار شاد:

فرنگ رہگزر سیل بے پناہ میں ہے ایک مستقل حقیقت کا حکم رکھتا ہے۔ایک سیل گزر چکا ہے۔ دوسرا کب آئے گا؟ ۲- روس کی بڑھتی ہوئی طاقت اور حلقۂ اثر نے گواس اتحاد کا دائرہ محدود کردیا تھا،لیکن دوسری جنگ عظیم

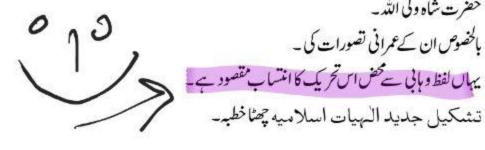


336

 $\leftarrow$ 

کے مغرب کے بیدو بازو ( دایاں اور بایاں ) پھرایک دوسرے قریب ہورہے، بلکہ ہوچکے ہیں۔

- امارتی (Aristocratic) نظام، بمقابله عوامی \_
- نیٹنے کا شاران افراد میں ہوتا ہے جن کا خیال تھا کہ پورپ کی سیاسی اور اجتماعی زندگی نے جوصورت اختیار کررکھی ہےاس سے فر داور جماعت کے اخلاق بہت بری طرح سے مجروح ہورہے ہیں اور بیامر خطرے سے خالی نہیں۔اس کا نتیجہ ہوگا نزاع وجدال، جنگ اور ہلاکت \_لہذاان میں سے ہرایک نے اپنے اینے رنگ میں پورپ کومتنبہ کیا۔ نیٹنے نے اپنے نقط ُ نظر سے مارکس اور فرائیڈ نے اپنے نقط ُ نظر ہے۔
- جیسا کہ ۱۹۳۹ء میں دوسری عالمگیر جنگ کے موقع پرسب نے دیکھ لیا کہ یہ جو کچھ تھا'' تقسیم قبور'' کے بعد ' کفن دز دول'' کی باہمی آ ویزش اور نزاع و پیکار کالازمی نتیجہ۔
- اورجن سے متاثر ہوکر ہنٹر نے اپنی مشہور کتاب کھی: ہمارے سندوستانی مسلمان کیاوہ وفادار ہیں؟
  - اصحاب الرائے اور اصحاب الحدیث پرانی اصطلاحیں ہیں۔
- احیائے سنت کے پیش نظر۔ چنانچہ جب بھی رائے نے اپنی حد سے تجاوز کیا، یا بدعات نے سرأ ٹھایا اور -1 تقلید پر زور دیا گیا تو بطور ردعمل حدیث سے رجوع لا زم تھبرا امام ابن تیمیہ اور ابن حزم کی مثالیں ہمارے سامنے میں ۔امام صاحب کا زمانہ ۱۳ ویں صدی مسیحی ہے، ابن حزم ااویں۔
- شاه ولی الله به شاه صاحب اور امام محمه بن عبدالوماب جم عصر بین به ابن عبدالوماب ۰۰ ۱۷ میں پیدا ہوئے۔شاہ صاحب کوششوں سے مطالعہ حدیث کا دائرہ وسیع ہوا اور ہمیں معلوم ہے ش<mark>اہ صاحب نے</mark> بخاری کے ساتھ موطاکے مطالع پر بالخصوص زور دیا۔
- ١٠ اس ليے كه وہاني بالآخر دولت عثانيہ ہے لكرائے دباب عالى نے خديوم صركوان كے خلاف فوج كشي كاحكم دیا۔ وہابیوں کو شکست ہوئی اورمصری اپنی قوت کے بحروسے پر باب عالی سے متصادم ہوگئے ۔للہذا پورپ کوموقع ملا کہاس خانہ جنگی سے فائدہ اُٹھاتے ہوئے دولت عثانیہ کے معاملات میں دخل اندازی کریں۔ آ ل سعود کے سلسلہ میں موافقانہ تا کہ عربوں میں خانہ جنگی اور ندہبی اختلاف ونزاع کے علاوہ تر کوں سے ان کا رشتۂ مودت کٹ جائے۔ ہندوستان میں مخالفانہ۔مثلاً حضرت سیّداحمہ کی تحریک جہاد اور مجاہدین سرحد کے معاملے میں۔
  - ۱۲- حضرت شاه ولی الله به
  - بالخصوص ان کے عمرانی تصورات کی۔
  - - -10



337

 $\leftarrow$ 

حاصل کرسکتے ہیں اور شاید ایک حد تک افغان بھی۔ پھریہ بھی ممکن ہے کہ اتحاد اتراک، یا اتحاد عرب کی تحریک سی نہ کسی رنگ میں اسلام کے لیے بھی مفید کھہرے، گواسلام قاطع نسل ووطن ہے۔'' حضرت علامہ برابر گفتگو کیے جارہے تھے۔ إلّا بير كہ بسبب ضعف واضمحلال تھوڑى دہرِ کے لیے رُک جائیں۔فرمایا:''لیکن یہ بھی توممکن ہے کہ یتح یکیں کامیاب نہ ہوں،اس لیے کہ سی نسل کا نہ تو خالصاً کہیں وجود ہے، نہ ان کی اندرونی گروہ بندیاں بآ سانی ختم ہوسکتی ہیں۔ علاوہ اس کے گئی ایک اور بھی تو سیاسی اجتماعی عوامل ہیں جو دنیا میں ہر کہیں کام کررہے ہیں۔لہذا ہوسکتا ہے ان عوامل کی بنا پر اس قتم کے نسلی اتحاد کی شدت سے مخالفت کی جائے۔'' پھر قدرے سکوت کے بعد فرمایا: "معلوم ہوتا ہے دنیاایک بہت بڑے انقلاب کی منتظرہے ''<sup>''ٹ</sup> میں نے عرض کیا:'' بالفرض یتحریکیں کامیاب ہوجا کیں تو اس صورت میں اسلامی نقطہ نظر ہے ہمیں کیا فائدہ پہنچ سکتا ہے؟ آپ نے ابھی ارشا دفر مایا تھاا سلام قاطع ، وطن اورنسل ہے۔'' فرمایا:'' چیچے ہے۔اسلام کوئی نسلی اور وطنی تفریق گوارانہیں کرتا، کیکن نسلی اور وطنی گروہ بندی کا ایک پہلویہ بھی تو ہے کہ مغلوبیت اورمحکومیت آزادی اور استقلال سے بدل جائے۔للہذا عربوں اور ترکوں نے اگر اس طرح قوت حاصل کر لی تو آیندہ چل کریہ بھی ممکن ہے کہ بسب اس دینی رشتے کے جو بجائے خود ایک سر چشمہ اتحاد ہے وہ ایک دوسرے سے قریب تر ہوتے جائیں ۔ پوں بھی اظہار ذات کی اس کوشش میں جس کا تعلق قو می عصبیت سے ہے جب ان کے ذہن میں کچھ اور زیادہ وسعت پیدا ہوئی تو ہوسکتا ہے وہ سیاسی اور اجماعی پہلو سے اس حقیقت کوسمجھ لیس کہ مسلمانوں کی گروہ بندی اسلام کی گروہ بندی ہے، یعنی ان کاملی اتحاد۔''<sup>س</sup>ے ہم نے عرض کیا: '' سیجھ ایسا ہی خیال وطعیت پیند مسلمانوں کا ہے۔ کانگریس کی ہندوانہ رہنیت کے پیشِ نظران کے تغلب پہند مقاصد کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے تو ان کے ہم نوایہی کہتے ہیں کہ بیرایک عارضی دور ہے، ہماراحقیقی مقصدتو آزادی اوراستخلاص ہے۔لہذا ہمارے نزدیک سب سے پہلاسوال یہی حصول آزادی کا ہے۔ باقی مسائل اندرونی ہیں۔ ہم ان مسائل سے بعد میں نیٹ لیں گے۔'' ارشاد ہوا: ''وہ کیے؟ بیسارا مسلدتو آئینی ہے، یعنی حکومت سے ایک بات منوانے کا۔''

پھر متاسف ہوکر فر مایا: ''مسلمان بڑے سادہ ہیں۔ کیسے کیسے مغالطّوں میں گرفتار ہیں۔''

 $\leftarrow$ 

فرمایا: '' کانگریس کی حمایت سے تو مسلمانوں کے استخلاص اور آزادی کا راستہ نہیں کھلتا۔

پیراستہ تو ضعف وانحطاط اور افتر اق وانتشار کا ہے۔ طاقت اور قوت اتحاد وار تباط کا نہیں ہے۔
طاقت اور قوت حاصل ہوگی تو متحدہ قومیت یا کانگریس کی اصطلاح میں ہندوستانی قوم کو۔
آزادی بھی اسی کو ملے گی اور ہندوستان کا سیاسی اقتدار بھی اسی کے ہاتھ میں رہے گا۔ بیراستہ آئینی جدو جہدسے طے کیا جائے، یا غیر آئینی طریقوں سے، دونوں صور توں میں جو بھی فیصلہ ہوگا اکثریت کے تق میں ہوگا۔ اس لیے جب تک بیہ طے نہیں ہوتا کہ جولوگ اس جدو جہد میں شریک ہیں ان کی حیثیت بہقابلہ ایک دوسرے کے کیا ہے، بیہ کہنا بہت بڑی غلطی ہوگی، بلکہ خود مشریک ہیں ان کی حیثیت بہقابلہ ایک دوسرے کے کیا ہے، بیہ کہنا بہت بڑی غلطی ہوگی، بلکہ خود مشریک ہیں ان کی حیثیت بہت مسلم صرف آزادی کا ہے۔ باقی مسائل بعد کے ہیں ہندوایسے سادہ لوح نہیں ہیں جیسے اس خیال کے مسلمان انھیں سبچھتے ہیں۔''

ارشاد ہوا: '' وراصل بیسارا فتہ لفظ قوم کا پیدا کردہ ہے۔ مسلمانوں کو سمجھ لینا چاہے کہ اصطلاح سیاست میں قوم کے کہتے ہیں؟ اس سے مراد ہے کس طرح کی گروہ بندی؟ کا نگریس کے بزدیک تو اس سے مراد وہ گروہ بندی جس کی اساس ہے وطن اور جس کے پیشِ نظر وہ اس ملک کے بسنے والوں کو ایک قوم سمجھتی ہے، حالانکہ اس خیالی اور فرضی لیعنی ہندوستانی قوم کا مسرے سے کہیں وجود ہی نہیں۔ ترک اور عرب یا افغان البتہ اس طرح کی ایک قوم ہیں جن میں وطنی، لسانی، تہذیبی اور مذہبی اشتر اک موجود ہے۔ ہندوستانی قومیت کا تصور سیجے تو اس میں بجز ایک لیعنی وطنی اشتر اک کے کوئی قدر مشترک نہیں۔ لہذا اس طرح کے اشتراک وطن پر جوقوم ایک لیعنی وطنی اشتراک کے کوئی قدر مشترک نہیں۔ لہذا اس طرح کے اشتراک وطن پر جوقوم سے گی اس میں زمام افتدار اکثریت لیعنی ہندوؤں ہی کے ہاتھ میں رہے گی۔ ہم نے اس قومیت کو قبول کرلیا تو ہماری ہستی ہندوؤں میں ضم ہوجائے گی۔ لہذا سمجھنے کی بات یہ ہے کہ کا گریس جس فتم کی آزادی کی طلب گار ہے اور قوم کا جو تصور اس کے ذہن میں ہے اسے مان کا گریس جس فتم کی آزادی کی طلب گار ہے اور قوم کا جو تصور اس کے ذہن میں ہمارا تہذیبی اور اجتماعی تشخص قائم رہے گا؟''

فرمایاً: ''مندواورمسلمان بھی ان معنوں میں ایک قوم نہیں بن سکتے جن معنوں میں ترک اور عرب یا افغان ایک قوم ہیں۔''

لفظ قوم پر گفتگو ہونے لگی۔ارشاد ہوا: 'جب سے مولا ناحسین احمہ نے لفظ قوم کے متعلق

اقبال کے حضور احتا

 $\leftarrow$ 

ایک غیر ضروری اور سرتاسر لا حاصل بحث چھٹری ہے قرآن اور حدیث اور عربی لغت کے حوالوں سے عجیب وغریب موشگافیاں پیدا کی جارہی ہیں۔سوچتا ہوں مسلمانوں کا ذہنی انحطاط کہاں سے کہاں سے کہاں ہے۔ دین کو جاننے اور دین کو بچھنے کے دعویدار دین سے کیسے بے خبر ہیں۔ یہ کہاں سے کہاں پہنچ گیا ہے۔ دین کو جاننے اور دین کو بچھنے کے دعویدار دین سے کیسے بخبر ہیں۔ یہ کیسا سلسلہ استناد واستشہاد ہے کہ قومیت کی جمایت میں اب اس آیت کا سہار الیا جارہا ہے: وقومیت کی جمایت میں اب اس آیت کا سہار الیا جارہا ہے: وقال الرَّسُولُ یَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِیُ اتَّ خَذُوا هَذَا الْقُرُآنَ مَحُجُورًا فَا

حالانکہ اس آیت میں قوم کا اشارہ اس گروہ کی طرف ہے جس میں رسول کی بعث ہوئی۔
رسول کے پیشِ نظر جس طرح کی قوم ہے اسے اُمت کہا گیا ہے اور اس سے مراد ہے وہ سیاسی اجتماع کر سی تشکیل تو حید ورسالت کی بنا پر ہوئی۔ قرآن مجید نے اس اجتماع کوقوم نہیں اُمت کہا ہے۔'لے ارشاد ہوا:''یوں بھی مولانا حسین احمہ کے لغوی دلائل حجے تسلیم کرلیے جا ئیں تو سیاست ِ حاضرہ کی رُوسے بید کہاں ثابت ہوتا ہے کہ قومیں اوطان سے بنتی ہیں۔ سیاسی لغت میں وطن اور قوم کے وہ معنی نہیں ہیں جومولانا حسین احمہ کے طرفدار اپنی سادگی سے سمجھ رہے اور جس کے لیے خواج وہ معنی نہیں ہیں جومولانا حسین احمہ کے طرفدار اپنی سادگی سے سمجھ رہے اور جس کے لیے خواج وہ عیں۔''

دفعۃ ٔ حضرت علامہ نے کچھ تکلیف محسوس کی اور سر تکیے پر ٹیک دیا حالانکہ دوران گفتگو میں ان کی طبیعت خاصی ہشاش بشاش تھی۔ہم ابھی کچھ پوچھے نہیں پائے تھے کہ انھوں نے پھر سراُٹھایا۔ کچھ کہنا چاہتے تھے،لیکن کہ نہیں سکے۔سر پھر تکیوں پر ٹیک دیا۔ بڑی پر بشانی کا عالم تھا۔علی بخش اور رحما اُٹھ بیٹھے۔قرشی صاحب نے آگے بڑھ کرنبض پر ہاتھ رکھا۔اختلاج کا ہلکا سا دورہ تھا۔حضرت علامہ کوضعف محسوس ہور ہاتھا۔

قرشی صاحب اور آ گے بڑھ گئے۔ کہنے لگے: ''خمیرہ استعال فرما لیجیے۔طبیعت ٹھیک ہوجائے گی۔''

348 صفرت علامہ نے خمیرہ مروارید کی ایک خوراک کھائی اور اللہ کاشکر ہے کہ چند ہی کمحول میں طبیعت بحال ہوگئی۔

فرمایا:"حائے پینے کوجی حاہتا ہے۔"

ہم قصداً خاموش بیٹھے تھے۔ہمیں ایک گونہ اطمینان تھا۔علی بخش چائے لایا تو ہم سب حضرت علامہ کے اور زیادہ قریب ہو بیٹھے۔قرشی صاحب ان کے ہاتھ سہلانے لگے۔حضرت



0

 $\leftarrow$ 

میں خواب گاہ میں داخل ہوا۔حضرت علامہ کا مزاج پوچھا۔فرمایا:''الحمدللّٰہ ۔ آج دورہ نہیں ہوا۔ گوعوارض کا وہی حال ہے جوتھا۔''

اتنے میں حزب الاحناف کا وفد آگیا۔حضرت علامہ باوجود تکلیف کے بڑی مروت سے پیش آئے۔ وفد نے مزاج پرس کی۔سیاسی اور مذہبی حالات کا ذکر چھیڑ دیا۔ پھر استفسار کیا کہ بہ حالت موجودہ حزب الاحناف کو کیا کرنا جاہیے؟''

حضرت علامہ نے فرمایا: ''میہ موقع حفی اور غیر حفی کی بحث کانہیں ہے، نہ فرقہ بندی کو ہوا دینے کا فرقہ بندی کا یوں بھی کوئی جواز نہیں ۔ضرورت اس اُمر کی ہے کہ مسلمانوں میں دین کا فہم اور دین کی محبت پیدا کی جائے۔ یہ مقصد ایک حد تک قلم کے ذریعے سے بھی حاصل ہوسکتا ہے۔ حزب الاحناف ورنہیں تو اچھی قتم کی دینی کتابیں ہی شائع کرے۔''

ارکانِ وفد چندمن اور بیٹھے۔مغرب کا وقت ہور ہاتھا۔انھوں نے اجازت کی۔ارکانِ وفد گئے تو حضرت علامہ نے فر مایا: "غنیمت ہے مسلمانوں میں پچھاحساس باقی ہے،لیکن یہ فرقہ بندی، یہ طرح طرح کے احزاب، یہ آئے دن کی جماعت سازی، اس سے کب نجات ملے گی؟اگراس جماعت سازی کی بجائے وئی متحدہ کوشش کی جائے تو ممکن ہے حالات جلدی سدھر جا ئیں۔" جماعت سازی کی بجائے وئی متحدہ کوشش کی جائے تو ممکن ہے حالات جلدی سدھر جا ئیں۔" فر مایا: "اتحاد بی نہیں ہے، حالانکہ ہر کہیں اتحاد ہی کی ضرورت ہے۔سیاست میں بھی، فر مایا: "اتحاد بی نہیں ہیں۔"

، پھر فرمایا: ''مسلمانوں کو چاہیے ملک برکت علی کے بل کی حمایت کریں۔معلوم نہیں آسمبلی میں کیا صورت پیش آئے۔''

قرشی صاحب آ گئے۔مزاج پوچھا۔ فرمایا: ''الحمدللّٰہ! طبیعت اچھی ہے۔ دن میں کوئی نہیں ہوا۔''

قرشی صاحب نے آگے بڑھ کرنبض دیکھی۔ کہنے لگے:''اللہ تعالیٰ آپ کوصحت دے۔ ہم تے ہرممکن تدبیر کررہے ہیں۔ کیا اچھا ہوا گرکسی طرح حکیم صاحب تشریف لے آئیں۔'' حضرت علامہ نے چائے کے لیے کہا۔ علی بخش نے دوا کھلائی۔ پھر پاپنتی کی طرف ہوکر بستر ٹھیک کیا، حضرت علامہ کو کمبل اوڑ ھایا اور باور چی خانے کی طرف چلا گیا۔ ارشاد ہوا:''ایک رباعی ہے۔ اس کی تقییح کردو۔'' 351



 $\leftarrow$ 

سلسلهٔ گفتگو دوا کی طرف پھر گیا اور دواسے دعا کی طرف۔

حضرت علامہ نے فرمایا:''دعا کے بارے میں سرسیّداحمہ خاں اور مرزا صاحب سے نے انتہا کردی۔سیّداحمہ خاں پرتو علت ومعلول کا خیال اس درجہ غالب تھا کہ اس وقت کےعلوم طبیعی کے زیراٹر انھوں نے''نیچر'' کا جوتصور قائم کیااس کی رُوسے بیمکن ہی نہیں تھا کہ حوادث کی ترتیب میں کوئی ردو بدل ہو سکے، یا ان سے وہ نتیجہ مترتب نہ ہوجس کا باعتبار علت معلول ومترتب ہونا ضروری ہے۔لہذا وہ بار بار''نیچر'' کا نام لیتے اور پھراس کےاس حد تک قائل ہوگئے کہ انھوں نے سمجھا کا ئنات کے جملہ حوادث علت ومعلول کی کڑی زنجیر میں اس سختی سے منسلک ہیں کہ ا یک کے بعد دوسرے کا ظہوریقینی ہے۔ اب فرض تیجیے حادثہ الف رونما ہے اور پیہ حادثہ کسی دوسرے مثلاً حادثہ ب کی علت ہے تو بحثیت معلول حادثہ ب کا ظہور گویا پہلے سے متعین ہو چکا ہے،لہذا حادثہ وقوع میں آئے گا اور ضرور آئے گا۔ یہ'' نیچر'' ہے اور نیچر کی کارفر مائی رُک سکتی ہے، نہاسے کوئی روک سکتا ہے۔'' نیچر'' اپنا کام کرتا رہے گاھے حوادث کی ترتیب علت ومعلول کی پابند ہے اور اس ترتیب میں رد و بدل ناممکن۔ بیر گویا اَمرِر بی ہے لیے یوں سرسیّد کے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ دعا ہے بجرتسکین قلب اور کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ دوسری طرف مرزاصا حب تھے، جن کا کہنا تھا کہ دعا سے سب کچھ ممکن ہے۔ آپ دعا کرتے جائے، جو حاہتے ہیں ہوجائے گا۔ حالانکہ ایک بہت بڑا مسلم اس سلسلے میں بدپیدا ہوتا ہے کہ جب سی حادثے کی توجیہ بیسمجھ کر کی جاتی ہے کہ وہ نتیجہ ہے قبولیت دعا کا تو ہمارے پاس اس کا ثبوت کیا ہوگا۔ بیہ کیے معلوم ہو کہ دعا نہ کی جاتی تو بیرحادثہ پیش نہ آتا۔معترض کہ سکتا ہے کہ اسے بہر کیف پیش 361 أنقا، اس ليے كەحوادث ماقبل كا رُخ اسى جانب تھا۔ للہذا پھروہى سوال سامنے آتا ہے كە حوادث کی ترتیب میں کیارد و بدل ممکن ہے؟ کیا دعااس ترتیب کوروک سکتی ہے؟ میں نے عرض کیا: ''کیا حوادث کی کوئی تر تیب بھی ہے؟'' ارشاد ہوا:''علت ومعلول کا تقاضا تو یہی ہے کہ ان کی ایک ترتیب ہو، ماضی میں بھی اور

بات آ گے نہیں بڑھی۔ ہم میں سے ہر کوئی اپنے اپنے طریق پر سوچ رہا تھا۔ مرزل صاحب نے انتہا کردی۔ انھوں نے بات بات پر دعا کی اور ان سے بات بات پر دعا کی

مستقبل میں بھی۔''

۳۶۴ کے حضور

 $\leftarrow$ 

درخواست ہونے لگی حالا نکہ منجملہ دوسری باتوں کے کے بیابھی ایک چیزتھی جس نے دلوں کومرزا صاحب کی طرف تھینچا ۔ یوں بھی دعا جزوایمان ہے۔ہم اللہ کو مانتے ہیں تو دعا بھی کریں گے اور کرتے رہیں گے۔معلوم نہیں میرے رفقا کے احساسات حضرت علامہ کے اس ارشاد کے بارے میں کیا تھے کیکن میں نے سوچا حضرت علامہ کا مطلب شاید ریہ ہے کہ دعا کی ضرورت اور تا ثیر سے اگر چہا نکارممکن نہیں لیکن دعا کا بھی ایک موقع وحل ہے، مناسبت اور عدم مناسبت، کہ ہم کیا جا ہے بین اور کیون؟<sup>کی</sup>هم اپنی آرزوؤن اور امیدون، عزائم اور مقاصد، مسائل اور پریشانیون، حالات اور مشکلات کو کس نظر ہے دیکھتے ہیں۔ کیوں سمجھتے ہیں کہ اگر ہم نے دعا کی اور اگریہ دعاسٰ لی گئی تو وہی کچھ ہوگا جس کی ہمیں تمناہے۔ہم نے اپنی طافت اور اختیار کا رشتہ اپنے عجز و در ماندگی سے کیسے جوڑا؟ ہم کیا سمجھے، ہم کسی بات کے اہل بھی ہیں، یا سرتاسر ہیج؟ ہمارا ذہن روبیاس باب میں کیا ہے، یعنی ہم نے کیا طے کیا؟ کیا دعا سے اعتاد ذات کو تحریک ہوتی ہے؟ وہ عزم وہمت کا سرچشمہ ہے یا بے جارگی اور بے بسی کا مظہر؟ بعینہ یہ عالم اسباب، جہاں زندگی کا ایک اُصول اور قانون ہےاس میں ہماری سعی ومحنت ہمارے وسائل اور ذرائع اور ہمارے اقدام وعمل کے کچھ معنی بھی ہیں یا نہیں؟ ورنہ یوں مانگنے کولوگ شب و روز دعا کیں مانگتے ، اوراد و وظا ئف میںمشغول رہتے ،مزاروں اور خانقا ہوں کا رُخ کرتے اور پیروں فقیروں کا سہارا لیتے ہیں، جیسے سلسلہ اُمورکسی پراسرار قوت کے تابع ہے اورنفس انسانی اس کی نیرنگیوں کا آ ماجگاہ۔ میں کچھاس طرح سوچ رہا تھا کہ حضرت علامہ نے فرمایا: ''وہ جس کے ہاتھ میں سب کچھ ہے، وہ ہم سے اور ہماری دنیا سے بے تعلق تو نہیں۔ ہم جو کچھ کہتے ہیں اس سے کہتے ہیں۔ وہ کہتا ہے مجھی سے دعا کرو۔ میں تمھاری دعا سنتا اور اس کا جواب دیتا ہوں <sup>9</sup>ے زندگی کیا 363 ہے؟ ایک مسلسل دعا!

حضرت علامہ تھوڑی دہر کے لیے خاموش ہو گئے۔ انھوں نے حقے کا کش لیا اور کروٹ بدلی تا کہ ستالیں۔ میرے ذہن میں کئی سوال پیدا ہور ہے تھے۔لیکن حضرت علامہ کا ذہن تو اب دعا کے عام مظاہر سے ہٹ کر اس کی حقیقت اور کنہ تک پہنچ چکا تھا۔انسان کی ساری زندگی دعا ہے۔۔۔۔۔ دعا، جو اللہ تعالیٰ کو قادر ومطلق ، رب اور خالق اور سمیع علیم مان کر صمیم قلب سے نکلتی ہے۔۔دعا، جوعبادت ہے، ذکر ہے،صلوٰ ق ہے۔دعا، جس سے زندگی کا سارا نقشہ بدل جا تا اور سیرت

# حواشى

شخ عطا محمد مرحوم، حضرت علامہ کے برادر بزرگ، جواضیں بے حدعزیز تھے۔ بانگ درا (التجائے مسافر) میں ہے:

وه میرا یار بھی معثوق بھی برادر بھی

- ا- مرحوم ۔اس وقت پروفیسراور پھرتقسیم ملک کے بعد پرٹیل کنگ ایڈورڈ میڈیکل کالج، لا ہور۔
  - پنجابی زبان میں صوفیانہ شاعری کے اصناف بخن میں سے ایک۔
    - ۴ بانی سلسله احمدید
- اس سلسلے میں ایک لطیفہ بھی ہے۔ حضرت علامہ کے استاد محترم مولا نا میر حسن کو سرسیّد علیہ الرحمۃ سے بڑا تعلق تھا اور علی گڑھ تحریک کی حمایت بھی انھوں نے بڑے شد و مدسے کی تھی۔ ان کے پاس ایک صاحب آئے اور کہنے گئے، حضرت والا کیا آپ بھی'' نیچری'' ہیں؟ آپ ہمیشہ سرسیّد کی حمایت کرتے ہیں۔ مولا نانے ان کے سوال پر کہا تو بچھ نہیں صرف اتنا پوچھا کہ آپ کے پاس کیا دیا سلائی ہے؟ انھوں نے کہا، ہے۔ فرمایا، ایک سلائی جلائے اور یہ کاغذ کا محلا اپس رکھا ہے اسے دکھا ہے۔ انھوں نے دیا سلائی جلائی کاغذ کے محلا ہے کو دکھائی تو کاغذ جل اُٹھا۔ کہنے گئی، اس اس حد تک نیچری ہوں۔ نے دیا سلائی جلائی کاغذ کے محلا می کو دکھائی تو کاغذ جل اُٹھا۔ کہنے گئی، اس اس حد تک نیچری ہوں۔
- اورنہ علت ومعلول کا تصور باطل ہوجائے گا، حالا تکہ سوال اس تصور کے حق یا باطل ہونے کا نہیں ۔ سوال سیے کہ جب اللہ تعالی قادر مطلق ہے تو ہم اس کی قدرت کاملہ کا رشتہ علت ومعلول کی کار فر مائی سے کیسے جوڑیں؟ کیا اس کار فر مائی کی وہی نوعیت ہے جوعلوم طبیعی کے مطالع سے ہمارے ذہن میں آتی ہے، یعنی ابدی ، مطلق اور غیر متبدل؟
  - مثلاً تبلیغ اسلام، نداہب غیر سے بحث ومناظرۃ اوراسلام کی حقانیت پراصرار۔
  - ۸- حابها تو کہیں رہاایک وہ مقام بھی ہے جس کے بارے میں حضرت علامہ بی نے فرمایا ہے:

364 کی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے پہلے خدا بندے سے خود پوچھے بتا تیری رضا کیا ہے اور پھر مولا ناروم کے اس ارشاد میں بدادنی تصوف:

مرضی او در رضایش گم شود این سخن کے ہاور مردم شود

9- فَقَالَ رَبُكُمُ ادْعُونِيُ أَسْتَجِبُ لَكُمُ - ٢٠ (الغافر): ٦٠

مريدمقام بھي كسي كوحاصل موتا ہے۔جاويد نامه:

اے ترا تیرے کہ مارا سینہ سفت محرف ادوئی کہ گفت و با کہ گفت

ا- ویکھے تشکیل جدید، خطبہ چہارم



 $\leftarrow$ 

حکمت کی صحیح روح کو سمجھتے ہیں، نہ اس کے ماضی، عہد بعہد ارتقا، انقلابات اور تغیرات کو، نہ اس میں قوموں کے حصے اور ان کے نقطۂ نظر کو۔ اگر کچھ ہے تو تقلیدیا پھر یورپ سے چند ایک مستعار لیے ہوئے خیالات کا اعادہ۔''

فرمایا: ''حالانکه مسلمانوں کوعلم و حکمت میں سب سے پیش پیش ہونا چاہیے۔ان کاعلمی ورثہ بڑاعظیم اور قابلِ فخر ہے۔علم و حکمت کی کون می شاخ ہے جس پران کی ذہانت، اجتہا داور نبوغ کانقش ثبت نہیں۔ یہ مسلمان ہی تھے جنھوں نے صحیح معنوں میں ''علمی روح'' پیدا کی اور علوم وفنون کوان کے اصل راستے پر ڈال دیا۔علم کا وجود، جسے آج کل سائنس کہتے ہیں، انھیں کا مرہونِ منت ہے۔''

فرمایا:''ہم کیوں نہیں سمجھتے بیہ اسلام ہی تھا جس نے وہ شرائط بہم پہنچا ئیں جن پرعلم کی ترقی اور نشو ونما کا دارومدار ہے۔ بیشرائط کیاتھیں؟ مشاہدہ معائنہ، فکر ونظر،محسوں اور مرئی کا احترام، تجربہ، تحقیق،تفتیش، حقائق کا اثبات، ان کا مطالعہ اور ان کی مسلسل تاویل وتعبیر! بیشرائط پوری نہ ہوتیں تو علم کا راستہ دیر تک رکا رہتا۔'' کا

فرمایا: ''مسلّمانوں کے زوال علم کی ذمہ داری محض سیاسی معاشی حالات پر عائد نہیں ہوتی ۔مسلمانوں کاعلمی زوال تو ان کے دورِمحکومیت سے بھی کہیں زیادہ متقدم ہے۔لہذا سوچنے کی بات رہے کہ اسے زوال ہوا تو کیسے اور کیوں؟''

فرمایا: "جاپان کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ اہلِ جاپان کے یہاں کوئی علمی روایت نہیں تھی۔ وہ ایک طرح سے علم وحکمت میں کورے تھے، لیکن دیکھتے ہی دیکھتے اس میدان میں اس طرح آگے بڑھے کہ اہلِ پورپ کے مدمقابل بن گئے۔ مسلمانوں نے بھی تو بھی اپنے اردگرد عسب اور سوچنے کی بات بیہ ہے کہ بید دنیا معرض زوال میں تھی .....علم وحکمت کا ماساب کیا تھا۔ مگر پھر دیکھتے ہی دیکھتے اس شان سے آگے بڑھے کہ علم وحکمت کی کا مُنات ہی بدل دی۔ علم کو تیجے معنوں میں علم کا درجہ عطا کیا۔ مسلمان آج پھر ایسا کیوں نہیں کر سکتے ؟ مسلمانوں میں دم کیوں نہیں؟"

اور یہ کہتے کہتے افسردہ خاطر ہو گئے۔ہم خاموش بیٹھے سوچ رہے تھے کہ ہماری ذہنی صلاحیتوں کو کیا ہوا۔ہم میں وہ ذہنی تغیر کیوں پیدانہیں ہوتا جس کی ایک مثال اگر جاپان سے

 $\leftarrow$ 

معاملات سے کہ پنجاب کی ایک بہت بڑی اسلامی ریاست ہے خاص دلچیں ہے، لہذا ریاست کی با تیں ہونے لگیں۔حضرت علامہ فرمارہے تھے:''ریاست اور اہلِ ریاست کی ترقی کے کیا امکانات ہیں؟ ہندوستان کے سیاسی حالات تیزی سے بدل رہے ہیں۔مسلمانوں کو بھی کچھ اپنی فکر ہے کہ نہیں؟ ہندوستان میں جو آئینی تبدیلیاں ناگزیر ہیں ان کے پیشِ نظر ضروری ہے کہ ریاست میں ابھی سے بعض باتوں کی پیش بندی کرلی جائے۔''

ارشاد ہوا:''ریاست کا رقبہ نہایت وسیع ہے۔ چولستان آباد ہوجائے تو کیا خوب ہو۔ بیہ بات کچھ مشکل تونہیں، ہمت اور سمجھ کی ضرورت ہے۔''

سیّدصاحب اپنی معلومات کے مطابق حضرت علامہ کے سوالات کا جواب دیتے رہے۔ چولستان کی آباد کاری تو کیا اور بھی بہت کچھ ممکن ہے۔ حالات بھی بدل سکتے اور بدلے جاسکتے ہیں،لیکن ریاست میں دمنہیں۔

حضرت علامہ نے فرمایا:''ریاست میں نہ نہی،اہلِ ریاست میں تو دم ہونا چاہیے۔سیّد صاحب! بہاولپورمسلمانوں کی ریاست ہے۔مسلمانوں کا گزر اس وفت سیاست کے ایک نہایت خطرناک مرحلے سے ہورہا ہے۔مسلمانوں کو چاہیے آئکھیں کھولیں۔ریاست نہیں تو اہل ریاست میں دم پیدا تیجیے۔ یہموقعہ کچھ کرنے کا ہے۔''

سیّد صاحب ریاستوں کے مخصوص حالات، ریاستی باشندوں کی زندگی، ان کی قدامت پہندی اور بسماندگی کے ساتھ ساتھ انگریزوں کے عمل دخل اور ارباب ریاست کی مشکلات کا ذکر کررہ ہے تھے کہ علی بخش، جو باور چی خانے کی دیکھ بھال کررہا تھا، کمرے میں داخل ہوا۔ کہنے لگا خواجہ وحید صاحب آئے ہیں۔ حضرت علامہ نے فرمایا: ''باہر کیوں کھہرے ہیں، اندر محدی کی سے بھی بخش نے چلم ہاتھ میں لی اور باور چی خانے کا رُخ کیا۔

۔ خواجہ صاحب کمرے میں داخل ہوئے۔سلام عرض کیا۔ خیریت مزاج پوچھی اور ہمارے پاس رکھی ہوئی کرسیوں میں سے ایک پر بیٹھ گئے۔سیّد صاحب نے اجازت لی۔

حضرت علامہ نے فرمایا: ''خواجہ صاحب! کہیے، شہر میں کیا ہورہا ہے؟ آپ کیا کررہے ہیں؟'' خواجہ صاحب نے کہا: ''شہر میں تو بڑی زندگی ہے، مگر یونینسٹ پارٹی نے بڑا فتنہ پیدا اس پارٹی کی حالت تو نا قابلِ اصلاح ہے، کیکن اس سلسلے میں ہماری سب سے

 $\leftarrow$ 

میں نے عرض کیا، رہے اخباروں کے تبصر ہے سوان کی نوعیت محض سیاسی نزاع وجدال کی ہے، موافقت میں بھی اور مخالفت میں بھی لیکن یہ بیس کہ سی نے اس کے متضمنات کو سمجھا ہو، یا علمی، اخلاقی، سیاسی اور اجتماعی لحاظ سے اس پر قلم اُٹھایا ہو۔

میں نے یہ بھی عرض کیا کہ ابھی تو آپ کے ارشادات سے بمشکل اس اُمر کا شعور پیدا ہوا ہے کہ اسلام ایک عمرانی تحریک، ایک نظام مدنیت اور ایک طریقِ زندگی بھی ہے ور نہ اسلام کے بارے میں عام خیالات تو وہی ہیں جو مذہب کے بارے میں عام طور پر ہوا کرتے ہیں .....وہی مذہب کا جواز اور مذہب کے سلسلے میں چند ایک مابعد الطبعی مسائل، شریعت اور اس کی حدود و قیود، قانون اور اخلاق کی بحث .....وہی خانقا ہیت اور ملائیت جیسا کہ آپ کا ارشاد ہے۔

قوم کیا چیز کے قوموں کی امامت کیا ہے اس کو کیا جانیں یہ بیچارے دو رکعت کے امام

حضرت علامہ کامعمول تھا کہ کسی گہری سوچ میں ہوتے تو اکثر اپنی مونچھوں کو تاؤ دیتے،
384 ہاتھ پھیرتے لے معلوم نہیں کیا سوچ رہے تھے کہ مجھ سے کہنے لگے:'' کوئی خبر ہے؟''
میں نے عرض کیا،خبرتو کوئی نہیں۔

فرمایا:''جرمنی میں کیا ہور ہاہے؟''

میں کیا عرض کرتا۔ میں نے کہا خبرتو کوئی نہیں۔

حضرت علامہ بدستورکسی گہری سوچ میں تھے۔معلوم ہوتا ہے بہت بڑے انقلاب کے منتظر ہیں۔ ہی تھی۔ اس اثنا میں حضرت علامہ نے کھانا تناول فر مایا۔کوئی طبتی مرکب بھی مے کے دوایک کش لیے ،لیکن محض عادةً ورنہ اب حقے میں کوئی لطف نہیں رہا تھا۔

 $\leftarrow$ 

# دوشنبه: ۲۱ رمارچ

کوئی گھنٹہ بھرحضرت علامہ کی خدمت میں حاضر رہا۔ بحد للّٰہ انھیں بہت شگفتہ خاطر پایا۔ علی بخش خوش تھا۔ مجھے دیکھتے ہی کہنے لگا، رات کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ ڈاکٹر صاحب بڑے آ رام سے سوتے رہے۔قرشی صاحب نبض دیکھے گئے ہیں۔

۱۰ نج رہے تھے۔ میں نے حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر ہوکر سلام عرض کیا اور مزاج پوچھا۔فرمایا:''بیان کے بارے میں لوگ کیا کہتے ہیں؟ اخباروں کی کیارائے ہے؟''

بیان سے مطلب تھا وہی بیان جومولا ناحسین احمد کے جواب میں لکھا گیا تھا اور کئی دن ہوئے روز نامہ احسان میں شائع ہو چکا تھا۔معلوم نہیں حضرت علامہ کا ذہن بیان کی طرف کیسے منتقل ہوا۔ یوں بھی میں نے دیکھا حضرت علامہ کسی بڑی گہری سوچ میں ہیں جیسے عالم تخیل میں بہت دور کسی چیز کو دیکھ رہے ہیں۔

اور کی ایک طبقه نظلی سے حمایت کررہا ہے۔

 $\leftarrow$ 

لیگ کا عدم وجود برابر ہے۔ سرخ پوشوں کا زور ہے، مگر لوگ کانگریس کے ساتھ نہیں ہیں۔

کانگر ایس سے دب ضرور گئے ہیں۔ ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ کچھ کریں تو کس کے بھروسے پر؟

حضرت علامہ مناسب جواب دے رہے تھے، لیکن حضرت علامہ کوزیادہ ترجبتواس اَمر کی تھی کہ لیگ یا دوسر لے نفظوں میں مسلمانوں کے متحدہ محاذکی راہ میں عملاً کیا رکاوٹیس ہیں۔ کونسلر صاحبان اپنی دانست کے مطابق حالات پر تبھرہ کرتے رہے۔ گفتگو طول تھینچ رہی تھی۔ میں نے سوچا گھرسے ہوآؤں۔ چودھری صاحب اور قرشی صاحب آتے ہی ہوں گے۔ م-ش موجود ہیں۔ گھرسے ہوآؤں۔ چودھری صاحب اور قرشی صاحب تھے۔ معلوم ہوا قرشی صاحب جلدی آگئے تھے۔ چودھری صاحب بھی موجود ہیں۔ راجا صاحب البتہ نہیں آئے۔ ان کا انتظار ہے۔ حضرت علامہ کی طبیعت بفضلہ تعالی اچھی ہے۔

میں کمرے میں داخل ہوا۔ قرشی صاحب حضرت علامہ کے ہاتھ سہلا رہے تھے۔ م-ش بھی بلنگ کے ساتھ گئے بیٹے تھے۔ رہما بدن داب رہا تھا۔ چودھری صاحب شاید کوئی بات کررہے تھے۔ میں نے حضرت علامہ کا مزاج پوچھا اور حسب معمول کرسی بڑھا کر بلنگ کے پاس بیٹھ گیا۔ حضرت علامہ چودھری صاحب اور قرشی صاحب سے ڈاکٹر زیلتسر کا ذکر کر چکے تھے۔ مجھ سے تفصیل پوچھی گئی تو میں نے چودھری صاحب اور قرشی صاحب سے اپنی رائے کا اظہار کیا، یہ کہ زیلتسر علاج برآ مادہ ہیں، تشخیص مختلف ہے۔ کہتے ہیں صحیح دوا ئیں تجویز نہیں اظہار کیا، یہ کہ زیلتسر علاج برآ مادہ ہیں، تشخیص مختلف ہے۔ کہتے ہیں صحیح دوا ئیں تجویز نہیں؟ ہوئیں۔ انصیں اپنی دواؤں پر اعتماد ہے۔ گرسوال بیہ ہے کہ ان کی دواؤں کوآ زمایا جائے یا نہیں؟ اس لیے کہ وہ بھی اگر چہ ایلو پیتھ میں، مگر ان کا طریق علاج رائے الوقت ایلو پیتھی سے اس قدر مختلف ہے کہ ہم ان سے رجوع کریں تو اول ان سب باتوں کوا چھی طرح سے سوچ لیں۔ مختلف ہے کہ ہم ان سے رجوع کریں تو اول ان سب باتوں کوا چھی طرح سے سوچ لیں۔ معتمد میں دست علاج میں کوئی تبدیلی نہ کی جائے۔ ضرورت ہوئی تو ڈاکٹر زیلتسر سے پیرسنورہ کرلیا جائے گا۔

حضرت علامہ نے فرمایا:''میرا فیصلہ تو بیہ ہے کہ علاج صرف طبتی ہوگا۔ یوں مشورے میں کوئی حرج نہیں۔ مجھے طبتی ادویات پر زیادہ بھروسا ہے۔''

پھرارشاد ہوا:''طبتی علاج سیکڑوں برس کے تجر بات پرمشمل ہے <sup>ہے</sup> سیکڑوں برس سے طبتی ادویات آ زمائی جارہی ہیں۔ ان کی تا ثیر اور فائدہ مندی میں کوئی فرق نہیں آیا۔ یہ انسانی

 $\leftarrow$ 

معلوم تھا ایمان زندگی ہے، طاقت ہے، قدرت ہے۔ جب تک مسلمان زندہ رہے اس ککتے کو خوب سمجھے، عام اور خاص، عالم اور جاہل سب ہی۔ بیز مکت علم کی سمجھ میں تو آتا ہے کیکن وہ اس کی تعبير ميں خوداينے ليے مشكلات پيدا كرليتا ہے۔''

شايد چودهري صاحب كه رب تھ، يا كہنا جا ہے تھے:

حکومت، بادشاہی، علم اشیا کی جہاں گیری بيسب كيابين فقط اك نكتهُ ايمان كي تفسيرين

پھر فر مایا ''صبح مہر وسالک آئے تھے۔ جب تک بیٹھے رہے، یہی کوئی ہیں پچیس منٹ، لیگ اور یونینسٹ یارٹی کی باتیں ہوتی رہیں۔ میں نے ان سے کہا ہمارے مسائل کاحل صرف ا یک ہے۔ یونینسٹ پارٹی توڑ دی جائے۔لیگ جومتحدہ محاذ قائم کررہی ہےسب اس میں شامل ہوجائیں، سب اس کوتقویت پہنچائیں۔مسلمانوں کی زمام قیادت صرف لیگ کے ہاتھ میں رہے۔ ہمیں جناح سے بہتر کوئی آ دمی نہیں مل سکتا۔ جناح ہی ہماری قیادت کے اہل ہیں۔'

ارشاد ہوا'' مگر یونینسٹ یارٹی کا ذہن صاف نہیں، نہاس میں خلوص ہے نہ در دمندی لیکن

وہ دن دور نہیں جب بیہ یارٹی آپ ہی آپ ختم ہوجائے گی۔اس کی ترکیب بڑے متضادعناصر سے ہوئی۔ ہرعضر کا اپنا ایک مفاد ہے۔ بیتر کیب تب تک قائم رہے گی، بیتر کیب قائم نہیں رہ سکتی۔'' باتیں ہورہی تھیں کہ حضرت علامہ نے کچھ ضعف سامحسوس کیا۔ ارشاد ہوا ڈاکٹر حمید ملک کو بلایا جائے۔قرشی صاحب نے آ گے بڑھ کرنبض دیکھی۔ پچھ تدابیر کیں۔عرق گل گا ؤزبان کے ساتھ کوئی مرکب کھلایا۔ کہنے لگے دل کی تکلیف نہیں ہے۔ ڈاکٹر حمید ملک تو ملے نہیں۔مگر

ارشاد ہوا پوسف حسین خان <sup>۱۲</sup> کا خط آیا ہے۔ میں حکیم صاحب سے بھی ذکر کر چکا ہوں۔ 396 ، حسین خال نے نسخہ بھجوا دیا ہے۔ حکیم صاحب نے بچھ ہدایات بھی دی ہیں۔

تکلیف دور ہوگئی۔حضرت علامہ پھرشگفتہ خاطر تھے۔

حضرت علامہ کے اس ارشاد پر کچھ پریشانی سی ہونے لگی ۔نسخہ بھجوانے کا مطلب بیرتھا کہ اب حیدرآ باد سے دوائیں نہیں آئیں گی۔ مدایات کا پہ کہ دوائیں کیسے تیار کی جائیں۔کون کون سی دوا تیار ہونی جاہے۔ہم سوچ رہے تھے بیددوائیں کیسے تیار ہوں گی۔ اِلّا بیہ کہ قرشی صاحب المستعمل کا اہتمام کریں۔فرض تیجیے بیاہتمام ہوجائے جب بھی حکیم صاحب کی خاص دوائیں ۳۹۸

 $\leftarrow$ 

کیے ملیں گی۔ یا شایدانیا ہو کہ کچھ دوائیں لا ہور میں تیار ہوں ، کچھ حیدرآ باد سے آ جائیں۔ ہم اس پریشانی میں تھے کہ قرشی صاحب نے کہا ان کی طرف سے بہر حال پوری کوشش ہوگی کہ حکیم صاحب کی ہدایات پر عمل ہوتا رہے۔ دوائیں بھی تیار ہوتی رہیں گی۔نسخہ موجود ہے۔ہم دواؤں کا اہتمام کرلیں گے۔

قرشی صاحب کی باتوں سے ایک گونہ تعلی ہوئی۔ پھر بھی اس خیال سے بڑا دکھ ہوتا کہ حکیم صاحب لا ہورتشریف نہ لا سکے۔ حکیم صاحب لا ہور آ بھی نہیں سکتے تھے۔ حکیم صاحب کی پیرانہ سالی، حیدر آباد کی دوری، حضور نظام کی ملازمت، نہ حکیم صاحب سفر کے قابل تھے، نہ حضرت علامہ۔ دوائیں البتہ آجاتی تھیں۔ یہ سلسلہ بھی تقریباً منقطع ہوگیا۔

حضرت علامہ مطمئن تھے۔ علی بخش مٹھی چاپی کررہا تھا۔ م-ش پلنگ سے لگے بیٹھے۔ دیوان علی اور رہا بھی آگئے اور پایٹی کی طرف ہوکر بیٹھ گئے۔ دیوان علی نے چودھری صاحب کے اشارے سے کوئی کافی چھٹری۔ حضرت علامہ سنتے ، مخطوظ ہوتے۔ جر وقدر ہماری شاعری کا عام موضوع ہے۔ اللہ تعالی قادر مطلق ہے لہذا انسان مجبور محض ہے، بے بس ہے۔ اگر انسان کوقدرت اور اختیار حاصل ہے تو اللہ تعالی کی قدرت کا ملہ سے انکار کی نوبت آئے گ۔ حضرات صوفیہ، حکما اور متکلمین اسلام نے اس مسئے میں خوب خوب بحثیں کی ہیں۔ حضرت علامہ نے ان سے قطع نظر کرتے ہوئے فر مایا شاعری کی بات اور ہے، تصوف کا مقام بھی کچھاور ہے اور یہ مسئلہ بھی بجائے خود کچھاور کہ انسان مجبور محض ہے یا اسے کچھا ختیار بھی حاصل ہے لیکن اس فتم کے طرز خیال سے انسان کواپنی ذمہ داریوں سے بچنے کا کیا اچھا بہانہ ہاتھ آگیا ہے۔ اس فتم کے طرز خیال سے انسان کواپنی ذمہ داریوں سے بچنے کا کیا اچھا بہانہ ہاتھ آگیا ہے۔ اس فتم کے خیالات کوخوب خوب فروغ ہوتا ہے، بلکہ اس فتم کے خیالات کوخوب خوب فروغ ہوتا ہے، بلکہ اس فتم کے خیالات ہو موں کے زوال وانحطاط کا سبب بنتی ہے۔'

ارشاد ہوا''وہ چیز جسے ہم گناہ سے تعبیر کرتے ہیں اس کا ذمہ دار کون ہے، کیا شیطان؟

397 مجھے تو یہ گوارا نہیں کہ اپنے گنا ہوں کی ذمہ داری شیطان پر رکھوں۔ شیطان کے وجود کا

تقاضا تو یہ ہے کہ ہم گنا ہوں سے بچیں۔ گنا ہوں سے بچیں گے ہم۔ ہمیں پر ان کی ذمہ دار گی

عائد ہوتی ہے۔ شیطان بھی گنا ہوں کی ذمہ داری انسان ہی پر ڈالٹا ہے <sup>میل</sup> شیطان بھی تو

گنا ہوں سے بیزار رہتا ہے۔''<sup>48</sup>



 $\leftarrow$ 

ارشادات میں ان پرتبصرہ فرماتے اور سامعین اور مخاطبین کو دعوت فکر دیتے تو جی حیاہتا کہ ان سے ایک کے بعد دوسرا سوال کیا جائے ، وہ اپنے ارشادات کی مزید وضاحت فر مائیں۔لیکن ظاہر ہے بدایک ناممکن می بات تھی۔معالجین بار بار کہتے کہ حضرت علامہ بہت کم گفتگو کریں، حضرت علامہ سے بہت کم گفتگو کی جائے۔لہٰذا ان موقعوں پر جہاں حضرت علامہ بات کرتے کرتے رُک گئے، یا انھوں نے اسے سننے والوں کی معلومات اورفہم وفراست پر چھوڑ دیا کہ وہ اس کی تنمیل خوداینے علم اور سمجھ کی بنا پر کرلیں وہاں حواشی کا اضافیہ ناگزیر ہوگیا۔ مگراسی اُصول کا لحاظ رکھتے ہوئے جومتن میں پیش نظر رہا، یعنی پھر حد درجہ اختصار وایجاز کے ساتھ کہ کسی اُمر ضروری کی وضاحت، یامتن کی کسی عبارت کی تشریح میں راقم الحروف جو بچھ کہ رہاہے اس کے اینے خیالات اورمعلومات کا نتیجہ ہے۔ پنہیں کہ اس نے جو پچھ کہا حضرت علامہ کا منشا بھی فی الواقع وہی تھا۔ بایں ہمہ جب اس بیاض یا دواشت کی طباعت جسے تصنیف کہیے یا تالیف، یا روز نامچیمکمل ہور ہی اوراس کے اجزا کیے بعد دیگرے سامنے آ رہے تھے تو راقم الحروف اور راقم الحروف سے بڑھ کراس کے احباب نے محسوس کیا کہ حواشی کی طرح بعض مقامات میں متن کی عبارتوں میں بھی اختصار وایجاز کا بیہ عالم ہے کہ کسی اُمر کی وضاحت تو در کنارخود راقم الحروف جو کچه کهنا حابهتا تفاٹھیکٹھیکنہیں کہ سکا۔ایجاز واختصار ضروری تفامگراس طرح عبارت میں جو اغلاق پیدا ہوگیا ہے اس سے نہ صرف حرف مطلب خبط ہوگیا، بلکہ بعض مباحث بھی تشنہ رہ گئے ہیں۔ حالانکہ ان کی وضاحت ضروری تھی۔ لیکن اب اس فروگز اشت کی تلافی یونہی ممکن ہے کہ جہاں کہیں کسی عبارت میں اغلاق ، یا بے ربطی پیدا ہوگئی ہے اس کی وضاحت اس استدراک میں کردی جائے۔ پھر اس ضمن میں ایک رائے یہ بھی تھی کہ مسائل فلسفہ اور علم و حکمت، یا تہذیب و تدن کے باب میں تو خیر مجبوری تھی، اسلام اور اسلامی تعلیمات، بالخضوص ہندی 406 ) سیاست کے مسکے میں تو حضرت علامہ نے جوارشادات فرمائے قدرے تشریح طلب تھے۔ان کے بیان میں پچھ تفصیل سے کام لیا ہوتا۔اب جہاں تک ان حقائق کا تعلق ہے جن کی طرف حضرت علامہ کسی علمی مسئلے، یا اسلامی تعلیمات کے کسی پہلو کی وضاحت، یا افکار سیاست، پاکسی اورموضوع بر گفتگو کرتے ہوئے کوئی اشارہ فرماتے ان میں کیسی بھی تفصیل سے بات نہ بنتی،اس لیے کہان کی حیثیت بجائے خودمستقل مباحث کی ہے۔لہٰذاان پر

 $\leftarrow$ 

# (ا) متن

س ٢ ، سطر٣

تواس خیالی یا حقیقی خطرے کا از الد ہو سکے جواندریں صورت اسے درپیش تھا۔

العنیٰ ملک کے بدلتے ہوئے حالات کو دیکھتے ہوئے کہ بہ صورت انتقال اختیارات اگر سندھ، پنجاب، سرحداور بلوچتان کی حکومت ان خطوں کی غالب اکثریت کوسونپ دی گئی اور یوں اس اسلامی ریاست کے قیام کا امکان پیدا ہوگیا جس کی تجویز حضرت علامہ خطبہ اللہ آباد میں کرچکے تھے تو جماعت احمد بیہ کے لیے اس موقف پر قائم رہنا مشکل ہوگا جو از روے عقاید میں کرچکے تھے تو جماعت احمد بیہ کے لیے اس موقف پر قائم رہنا مشکل ہوگا جو از روے عقاید اسے اختیار کرنا پڑا اور جس سے مقصود تھا اُمت سے کا ملاً ترکِ موالات، علی بندا اپنے جدا گانہ مذہبی اور جماعت تشخص پر اصرار ۔ ظاہر ہے جماعت احمد بیاب تا دیراس روش پرچل سکتی تھی، نہ اس پر چلتے رہنا قرین مصلحت تھا۔ لہذا اس کی کوشش کہ جسے جسے حالات بدل رہے ہیں کوئی ایسا راستہ تجویز کرے جو اس کے جدا گانہ مذہبی اور جماعتی تشخص کے عین مطابق ہو، مگر جس کے راستہ تجویز کرے جو اس کے جدا گانہ مذہبی اور جماعتی تشخص کے عین مطابق ہو، مگر جس کے باوجودا کشریت سے مصالحت اور مفاہمت کی کوئی صورت بھی نکل آگے۔

ص۳،سطرا

یعنی ان کی اس وحدت کااعترا**ن** 

409 س عبارت میں ان کی زائد ہے۔ جملہ یوں ہے بینی اس وحدت کا اعتراف ..... ص۵،سطور ۱۳ تا ۲

ان سطور کی صحت فر مالیجیے۔عبارت قدرے بے ربط ہوگئی ہے صحیح عبارت یوں ہوگی: .....اور قومیں ایک دوسرے پرغلبہ حاصل کرلیتی ہیں۔ یا ایک تہذیب دوسری پر چھا جاتی تھم کے مخالف اور موافق اثرات کو، ایک کے لیے مخالف، دوسری کے لیے موافق

 $\leftarrow$ 

برعکس اس کے عقیدہ تناسخ کا حاصل اگریہ ہے کہ موت ایک ایسا سانحہ ہے جس سے فرد
کا احساس خودی اور تشخص ذات کا لعدم ہوجا تا ہے، وہ کسی دوسری زندگی میں قدم نہیں رکھتا،
نہ دوسری دنیا میں ۔ قدم رکھتا ہے تو ایک سے دوسری جون میں ۔ بدالفاظ دیگر نئے سرے سے
جنم لیتا ہے لیکن بغیر کسی احساس ذمہ داری کے اور بالکل لاشعوری طور پر ،خواہ اس جون کا درجہ
درجہ انسانیت کے برابر ہو، یا اس سے کم تر تو اس کے لیے ارتقا ہے، نہ انفرادیت، نہ کوئی الی
شخصیت کہ دوام و ثبات کی اہل ہو۔ اسے تسلسل ذات کا شعور ہوگا، نہ بیا حساس کہ اس نے
ایک مرتبہ حیات سے دوسرے میں قدم رکھا۔ تناشخ گویا خودی کا انقطاع ہے۔ ایک کے بعد
دوسری خودی کا ظہور جس سے خودی کی حیثیت بجز ایک فریب کے زیادہ نہیں رہتی ۔ ہندوفل فلہ
میں جیوا تما کے تصور سے بھی قدر تا یہی نتیجہ مترتب ہوتا ہے۔

ص۵۰۱، مکررآ نکه

راقم الحروف اس سے پہلے عرض کرآیا ہے کہ یہ جو ڈاکٹر عاشق بٹالوی نے اپنی کتاب اقبال کے آخری دو سال میں لکھا ہے کہ پنڈت جواہر لال نہروحضرت علامہ سے ملاقات کے لیے آئے تو اس وقت راجاحس اختر اور میاں فیروز الدین احربی جاوید منزل میں موجود شخصی بٹالوی صاحب نے راجا صاحب سے جوروایت منسوب کی تجب خیز ہے۔ معلوم ہوتا ہے یہ روایت براہ راست انھیں نہیں پنجی ، پنجی ہے تو وہ راجا صاحب کی بات ٹھیک ٹھیک نہیں سمجھے۔ یا پھر انھوں نے سی سائی باتوں پر یقین کرلیا اور یہ بیں سوچا کہ اس ملاقات کا حال جس طرح بیان کیا جارہا ہے قابل قبول بھی ہوگا یا نہیں۔ بہر حال کوئی نہ کوئی فروگز اشت ہے جو اس معاطع میں رہ گی۔ بٹاولی صاحب نے راجا صاحب کے بیان کا حوالہ دیا ہے۔ راجا صاحب کوئی غلط بیانی نہیں کر سکتے تھے۔ میں ان دنوں لا ہور میں نہیں تھا۔ پھر یہ امر بھی کہ پنڈت جی حضرت علامہ سے ملاقات کے لیے آئے تو اس وقت کون جاوید منزل میں موجود تھا بیٹڈت جی حضرت علامہ سے ملاقات کے لیے آئے تو اس وقت کون جاوید منزل میں موجود تھا الواقع کوئی معنی تھے ان کی طرف خود حضرت علامہ نے اشارہ کردیا تھا۔ لہذا حضرت علامہ نے اس ملاقات کا حال میں طرح بیان فرمایا میں نے اسے ویسے ہی قلم بند کردیا۔ البتہ بٹالوی صاحب کے کتاب شائع ہوئی اور میری نظر سے گزری تو میں نے اسے ویسے ہی قلم بند کردیا۔ البتہ بٹالوی صاحب کے کتاب شائع ہوئی اور میری نظر سے گزری تو میں نے اسے ویسے ہی قلم بند کردیا۔ البتہ بٹالوی صاحب کے کتاب شائع ہوئی اور میری نظر سے گزری تو میں کیا کہ اس ملاقات کا صاحب کی اس ملاقات کا

 $\leftarrow$ 

یے صورت تھی پنڈت جی کی حضرت علامہ سے ملاقات کی۔ضمناً اس سے بیبھی معلوم ہوا کہ اس شام کو دو ایک صوفے بھی حضرت علامہ کی خواب گاہ میں ڈال دیے گئے تھے تا کہ پنڈت جی اوران کے رفقاباً رام ان پر بیٹھ کر حضرت علامہ سے گفتگو کرسکیں۔ورنہ اس خواب گاہ میں حضرت علامہ سے گفتگو کرسکیں۔ورنہ اس خواب گاہ میں حضرت علامہ کے بینگ کے سامنے تین چار کرسیاں پڑی رہتی تھیں۔ان کے علاوہ بیٹھنے کا اورکوئی سامان نہیں تھا۔

ص۱۹۶، پہلی تین سطریں پیدراصل اس صفحے کی آخری تین سطریں ہیں

ص۲۰،سطر۱۳

جاویدسنیما جار ہاہے

ڈاکٹر جاویدا قبال نے اپنی کتاب <sub>سے</sub> لالہ فام میں اس کا ذکر کیا ہے۔ تاریخ وہی ہے جس کا حوالہ راقم الحروف نے دیا ہے۔

ص۲۰۳،سطر۱۲،۱۳۱.....

موضوع تنخن بیرتھا اورمعلوم نہیں کس نے چھیڑا کہ.....فطرت انسانی نے ستاروں سے بڑا اثر قبول کیا ہے۔

بعد میں معلوم ہوا ذکر جنات کا تھا۔ کس نے چھیڑا اور کیسے، حضرت علامہ نے اس باب میں کیا فرمایا، پتہ نہ چل سکا۔ بجز اس کے کہ جنات سے سلسلہ گفتگوخوارق عادت اورخوارق عادت میں کیا فرمایا، پتہ نہ چل سکا۔ بجز اس کے کہ جنات سے سلسلہ گفتگوخوارق عادت اورخوارق عادت سے انسان کی اس خواہش اور کوشش کی طرف پھر گیا کہ عالم مادیات کی تسخیر کرے، ہوا دُل میں اُڑے، ستاروں میں بہنچے۔

بوری میں ہرے ہیں ہوری میں چیاہ اس میں ہوری میں ہے۔ فضامیں اُڑنا تو اب کوئی مسکلہ نہیں رہا۔ ابن فرناس نے شاید سب سے پہلے یہ کوشش کی ، 416 اونچی (Leonardo da vinci) سے بھی پہلے کہ پرلگا کرفضا میں پرواز کرے۔ مگر

نا کام رہا۔ ابن فرناس کا تعلق سرز مین اندلس ہے تھا۔

رہا ستاروں میں پہنچنا،ان کی سیاحت کرنا سوجس طرح ابن عربی کی تحریروں سے ڈانے کو تحریروں سے ڈانے کو تحریروں سے ڈانے کو تحریروں سے ڈانے کو تحریروں سے ڈانے کہ واقعتاً نہ سہی عالم خیال ہی میں ستاروں کا رُخ کرے، ابن عربی خود بھی تو افسان کی سے اور ستاروں میں اپنے مشاہدات کا حال بیان کر چکے ہیں۔ بعینہ صوفیہ اسلام

### ۲-سرسیداورعلاے دیوبند....متن ص۲۸۳

اس عنوان سے ماہنامہ المعارف، لا ہورکی اشاعت مارچ ١٩٩٩ء میں پروفیسر سعیداحد اکبرآبادی کے قلم سے ایک مخضر سامضمون شائع ہو چکا ہے، بڑا دلچیپ اوراس قابل ہے کہ سرسیّد کے بارے میں علما ہے دیوبند نے خیالات کا اظہار کیا آخیس خاص طور پر پیشِ نظر رکھا جائے۔ عام خیال تو یہ ہے کہ سرسیّد کی سب سے زیادہ مخالفت علما ہے دیوبند نے کی اور دیوبند ہی کا مدرسہ مدرسۃ العلوم مسلمانان علی گڑھ کا سب سے بڑا حریف تھا۔ گو بقول مولانا حالی ہندوستان کے دوسر ہے علما ہے کرام بھی ان کی زندگی ہی میں آخیس ملی تصور کرنے گئے تھے۔ مگر معلمان نوتوی مولانار مزہیں رکھا۔ یہ علما کون تھے؟ حالی امداداللہ علما ہے دیوبند نے بھی ان پر الحاد اور بے دینی کا الزام نہیں رکھا۔ یہ علما کون تھے؟ حالی امداداللہ مہاجر کئی ،مولانا شرف علی تھانوی۔

حاجی صاحب نے سرسیّد کے اخلاق عالیہ اور اسلام اور مسلمانوں کی خیرخواہی کی از حد تعریف کی۔ بڑی نیاز مندی سے انھیں خط لکھا۔ کہا تو صرف بیر کہ سرسیّدقوم کی بہتری کے لیے جوذرائع اور وسائل اختیار کررہے ہیں محل نظر ہیں۔

مولانا محمد قاسم نانوتوی فرماتے ہیں (ان کے رسالہ تصفیۃ العقاید کا ذکر علاے سہار نپور کے سلسلے میں جنھوں نے سرسیّد کو کافر کھبرایا تھااس سے پہلے آچکا ہے) سرسیّد کی نیت اچھی ہے، عقل اچھی نہیں۔ پھر جب ان سے فتو کی کفر پر دستخط کرنے کے لیے کہا گیا تو انھوں نے کہاتم اس شخص کے خلاف دستخط کروانا جا ہے ہو جو یکا مسلمان ہے۔

مولانا رشیدا حمد گنگوہی ہے جب سرسیّدعلی گڑھ کالج کے لیے امداد کے طالب ہوئے تو انھوں نے کہا اس کا فیصلہ مولانا محمد قاسم پر ہے۔ وہ جو پچھ کہیں گے ہم اس پرعمل کریں گے۔ انھوں نے گویا سرسیّد کے خلاف ایک لفظ بھی نہیں کہا۔

مولانا اشرف علی تھانوی بھی سرسیّد کے مخالف نہیں تھے۔ وہ صرف نُی تعلیم کے خلاف تھے۔ علی گڑھ کالج کو کالج نہیں فالج کہا کرتے تھے۔لیکن انھوں نے سرسیّد کو بھی کا فریا ملحد نہیں کہا۔ مگر پھر کیا خوب فرمایا مولانا فضل الرحمان گنج مراد آبادی نے: سرسیّد کی تقریروں کو نہ دیکھو۔ان کے قلب کو دیکھوکیا ہے۔ایک مرتبہ حجرے سے باہرتشریف لائے اور مولانا محمعلی

427

 $\leftarrow$ 

مونگیری سے کہ ان کے خلیفہ تھے فرمایا مولوی لوگ اس پیچارے کو کا فربناتے ہیں۔ پھر اپنا وہی ارشاد دہرایا۔ اس کے قلب کو بھی تو دیکھو۔ انھوں نے گویا ایک صوفی صافی اور مرد باخدا کی طرح قلب کی تعریف فرمائی جس سے راقم الحروف یہی سمجھتا ہے کہ حضرت مولانا کے نزدیک سرسیّد کا قلب مومن کا قلب تھا۔

## ٣-شهيد گنج ....متن ص،١٢٠

لا مور ریلوے اسٹیشن سے دہلی دروازے کا رُخ سیجے اور بجاے دائیں ہاتھ کے بائیں ہاتھ کے بائیں ہاتھ کے بائیں ہاتھ کی سڑک پر چلتے جائیے تو سرائے سلطان کے بالمقابل آپ کوعین سڑک پر وہ عمارت ملے گی جے سکھ گوردوارہ شہید گئے سے موسوم کرتے ہیں۔ اس گوردوارے کے احاطے میں وہ مسجد مجمی واقع تھی جسے اس گوردوارے کی نسبت سے مسجد شہید گئے کہا جاتا تھا اور جو ۱۹۳۵ء میں ۴ اور ۵؍جولائی کی درمیانی شب کوشہید کردی گئی۔

مسجد عہد شاہ جہانی میں تغمیر ہوئی۔ پاس ہی حضرت شاہ کا کو چشتی کا مزار ہے، یا تھا جو ابتدائی عہد مغلیہ کے ایک مشہور صوفی بزرگ ہیں۔ ملاعبدالقادر بدایونی نے منتخب التواریخ میں ان کا ذکر کیا ہے۔

بانی مسجد کا نام عبداللہ خال ہے، سعید خال بہادر ظفر جنگ کا بیٹا۔ سعید خان کوشاہ جہال نے منصب دو ہزاری پرسرفراز کیا۔ کابل میں اورنگ زیب عالمگیر کے ہمراہ رہ چکا تھا۔

عبدالله خال شاہزادہ داراشکوہ کا خان سامان تھا۔ پھر لاہور کا کوتوال بنا،مسجد متوسط درجے کی تھی، ایک اچھا خاصا بڑا احاطہ، کشادہ صحن، تین محرابیں، تین گنبد، عمارت پختہ۔مسجد کےساتھ ایک حمام بھی تھا۔

اسلامی حکومت کوزوال ہوااور ۱۷۷۵سے سکھ مثلوں نے پنجاب میں لوٹ مار کا بازارگرم کیا تو بھنگی مثل کے تین سرداروں گوجر سنگھ، لہنا سنگھ اور سوبھا سنگھ نے ۱۵ کا سے ۹۹ کا تک کوئی ۳۳ سال لا ہورکو بڑی بے دردی سے لوٹا۔ رنجیت سنگھ کا زمانہ آیا تو جب بھی سکھ گردی میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ سکھ جس عمارت پر چاہتے تھے زبردستی قابض ہوجاتے، جسے چاہتے گراتے، یااس میں توڑ پھوڑ کرتے۔ خود رنجیت سنگھ نے شالا مار، شاہدرہ اور لا ہورکی بڑی بڑی شاندار اور اقبال کے حضور مسلم

ہوئی اورمنظم کارروائی تھی جو کمال ہوشیاری سے سرانجام دی گئے۔ یہی وجہ ہے کہ اور ۵؍جولائی کی درمیانی شب میں شہید گئے کوسلے فوج اور پولیس نے گیرلیا۔ مسلمان بڑے ہے ہیں تھے۔

سب سے زیادہ شرمناک اور قابلِ نفرین روش پوئینسٹ پارٹی کی تھی، جس نے اسلامی مفاد کے تحفظ اورمسلمانوں کی نمایندگی کے دعووں کے باوجوداس موقع پرایی چپ سادھ لی کہ شبہ ہونے لگا شایداس کے بعض ارکان کی سکھوں سے ملی بھگت ہے۔ انھول نے کمال بے غیرتی سے مسجد کو گرتے دیکھا اوراس کے خلاف ایک لفظ بھی زبان سے نہیں نگالا۔ بیصرف غیرت مندال لا ہور سے جو مولانا ظفر علی خال کی قیادت میں شہید گئے چھے کر سکھوں کو اس حرکت سے مندال لا ہور سے جو مولانا ظفر علی خال کی قیادت میں شہید گئے چھے کہ سکھوں کو اس حرکت سے استقبال کے لیے موجود تھیں۔ کتنے نوجوان سے جنھوں نے اس روز جام شہادت نوش کیا۔ استقبال کے لیے موجود تھیں۔ کتنے نوجوان سے جنھوں نے اس روز جام شہادت نوش کیا۔ مولانا ظفر علی اور ان کے بعض ہمرائی گرفتار کر لیے گئے۔ لا ہور کے بعض حصوں میں مارشل لا کی کی کیفیت تھی۔ اخباروں پر سنسر بٹھا دیا گیا۔ بایں ہمہ ۱۹۳۱ء تک مسلمان رضا کارشاہی مجد کی کی کیفیت تھی۔ اخباروں پر سنسر بٹھا دیا گیا۔ بایں ہمہ ۱۹۳۱ء تک مسلمان رضا کارشاہی مجد سے نکلتے ،شہید گئے کی طرف بڑھتے اور گرفتار ہوجاتے۔ مزید حالات کے لیے ملاحظہ ہوکوئی کی تصورت نے ایس جس میں اس میں اس میں اس کی تھی نے بی ہوڑ اکٹر عاشق بٹالوی کی کتاب اقبال کے آخری دو سال جس میں ۱۹۳۱ء سے لئے مورف نے بیں۔

مسجد شہید گئج کا انہدام جیسا المناک سانحہ تھا اس سے مسلمانوں کی غیرت ملی ،عزت اور وقار کو جو گھوکر لگی اور وہ بھی اس صوبے میں جہاں ان کی اکثریت تھی ، بلکہ کہنے کو حکومت بھی ، اس پر ہرمسلمان کا ول تڑپ اُٹھا۔ حضرت علامہ کو اس حادثہ المیہ سے جوصد مہ پہنچا اس کے بیان کا میہ موقع نہیں۔ مسلمان کیسے کمزور ہیں ، ان کی ذلت اور پستی کس حد تک پہنچ گئی ہے۔ ان میں نفاق وافتر اق رونما ہے۔ وہ زندگی سے کس قدر برگانہ اور دین سے کس قدر دور ہٹ چکے میں نفاق وافتر اق رونما ہے۔ وہ زندگی سے کس قدر برگانہ اور دین سے کس قدر دور ہٹ چکے میں۔ میاور قوموں کا زوال وانحطاط ، افسر دگی اور بے دلی ، سیاست حاضرہ کی شیطنت اور فریب کا ریاں اور یورپ کے ہاتھوں آ دمیت کی رسوائی کتنے خیالات سے کہ جب ان کا اظہار پسی جہ باید کرد اے اقوام شرق میں ہوا تو اس مسجد کی یاد میں بھی انھیں بے اختیار کہنا پڑا:

مومنال را گفت آل سلطان دیں مبد من ایں ہمہ روے زمیں

431

 $\leftarrow$ 

انھوں نے ڈاکٹر صاحب سے ٹیلیفون پر بات کی تو معلوم ہوا کہ اصل اور ترجمہ دونوں غائب ہیں۔کوئی صاحب کے پاس ایک فاضل نقل ہیں۔خوش متی سے ملک صاحب کے پاس ایک فاضل نقل موجود تھی۔ مکرر ترجمہ ہوگیا۔ بیڈ اکٹر عاشق بٹالوی کا بیان ہے۔ دیکھیے اقبال کیے آخری دو سال ،ص ۵۹۱۔

۔ پھر چند دنوں کے بعد معلوم ہوا کہ مسودہ مع ترجمہ سر سکندر کی خدمت میں پہنچ چکا ہے۔ کیسے اور کس کے ذریعے۔ بیدایک راز سربستہ ہے جوآج تک کھل نہیں سکا۔

ملک صاحب نے پنجاب اسمبلی میں اس مسودہ قانون کو پیش کرنے کا نوٹس دیا تو یونینسٹ پارٹی کے پچھارکان ان کی جمایت پر آمادہ ہوگئے۔ سرسکندر پریشان تھے۔ انھوں نے محسوس کیا کہ ان کی وزارت کی کشتی ڈانوا ڈول ہورہی ہے۔ مسودہ پیش ہوا اور انھوں نے اس کی تائید کی تو آسمبلی کے ہندواور سکھارکان الگ ہوجائیں گے۔ تائید نہیں کرتے تو مسلمانوں میں ان کے خلاف جوش وخروش پھیل جائے گا۔ اسمبلی کے بعض ارکان بھی شایدان کی پارٹی سے کٹ جائیں۔ بالآ خرسر سکندر کی سیاست اور سرکار انگریزی کی دانشمندی ان کے آڑے آئی۔ انھوں نے گورنر کو مشورہ دیا کہ اپنے اختیارات خصوصی سے کام لیس اور مسودے کو آسمبلی میں بونے سے روک دیں۔ اس اثنا میں وہ مسلمان ارکان اسمبلی کو بھی اپنا ہم نوا بنا چکے تھے۔ پیش ہونے سے روک دیں۔ اس اثنا میں بڑے وثوق اور اعتماد سے دھواں دھار تقریر کی۔ چنا نچہ ۲ ابرمارچ کو انھوں نے آمردوارہ پر بندھک کمیٹی بھی حالات سے بے خبر نہیں تھی۔ مسودہ قانون پیش نہ ہوسکا۔ گوردوارہ پر بندھک کمیٹی بھی حالات سے بے خبر نہیں تھی۔ اابرمارچ کو اس نے اعلان کردیا کہ شہید شنج کے مسئلے پر آئیدہ مسلمانوں سے کوئی گفت وشنید نہیں ہوگی۔ مسجد واگز ارنہ ہوسکی۔

یہاں قابل ذکر بات میہ ہے کہ ملک برکت علی جومسودہ قانون اسلامی اوقاف اور مساجد کے تحفظ کے لیے پیش کرنا چاہتے تھے سرسکندر نے اس کی مخالفت کرتے ہوئے ملک صاحب کی کوششوں کو جس طرح نا کام بنایا اس پر مہاتما گا ندھی تو انھیں مبارک باد دینے میں حق بجانب تھے۔لیکن مولانا ابوالکلام نے بھی اس پر سرسکندر کومبارک باد دی۔ کیوں اور کس لیے میہ بات سرح تک سمجھ میں نہیں آئی۔

 $\leftarrow$ 

کسان شانہ روز محنت کرتا، سختیاں جھیلتا، ہرمشکل کا مردانہ وار مقابلہ کرتا اور یوں اپنی کھیتی کو اپنے خون جگر سے سینچتے بااطمینان منتظر رہتا ہے کہ وہ دن دورنہیں جب اس کی محنت کا ثمرہ اس کے سامنے ہوگا۔ یہ بھی انتظار کی ایک کیفیت ہے، اعتماد، تو قع اور یقین سے معمور۔

حضرت علامہ بیفر مارہے تھے اور انتظار اور عدم انتظار کی اس بحث کے پیشِ نظر جو اسلام میں مجوسی تصورات کی در آمد سے پیدا ہوئی لیکن جس کی حقیقت کو بہت کم لوگ سمجھے میرا ذہن حضرت علامہ کے ان اشعار کی طرف منتقل ہوگیا:

شعار کی طرف متقل ہوگیا:

قوموں کی حیات ان کے تخیل پہ ہے موقوف

یہ ذوق سکھاتا ہے ادب مرغ چمن کو مجذوب فرنگی نے بانداز فرنگی مہدی کے تخیل سے کیا زندہ وطن کو اے دی کہ تو مہدی کے تخیل سے ہیزاد فرنگ کو نومید نہ کر آ ہوئے مشکیں سے ختن کو نومید نہ کر آ ہوئے مشکیں سے ختن کو

بات آ گے نہیں بڑھی۔فرمایا انظار کی مجوسی نفسیات نے بھی رفتہ رفتہ اور امتداد زمانہ کے ساتھ ایک خاص شکل اختیار کی۔ زوال پذیر قوموں کو اس میں امید اور تسلی کی ایک جھلک نظر آئی۔ ہمیں معلوم ہے قید بابل میں یہود اس طرز خیال سے بالخصوص متاثر ہوئے۔ انھیں واؤد نبی (علیہ السلام) کے پھر سے ظہور کا جس طرح انظار رہا اس کوسب جانتے ہیں۔ یہووسے میہ خیال عیسائیوں میں پہنچا۔ میسے علیہ السلام پھر دنیا میں آئیں گے۔ Millenium (الفی) کہ ان کا ظہور ایک ہزارسال کے بعد ہوگا عیسائی دنیا کا عام عقیدہ تھا۔

ارشادہواممکن ہے آج بھی ان کا کوئی فرقہ سیخ کی آمدِ ثانی کا قائل ہو۔ تحقیق کرنی چاہیے۔ ۸- چولستان .....متن ص ۷۷۲

چولستان یا دوسر کے لفظوں میں صحرائے بہاولپور جس کا سلسلہ بالآخر راجستھان سے جاملتا 440 زمانے میں بڑا آباد اور زرخیز علاقہ تھا۔ • • • , ۱۳ ہزار مربع میلوں پر مشتمل۔ یہاں بھی دریائے (گھاگرہ؟) بہتا تھا اور اس سارے علاقے کوسیراب کرتے ہوئے دریائے سندھ میں



۰۵۰ اقبال کے حضور

 $\leftarrow$ 

جب نوع انسانی یا ہم دیگر مخالف اور متحارب گروہوں میں بٹ چکی ہو، جادہ حق سے متحرف ہوجائے، طرح طرح کے باطل امتیازات اور خودساختہ تفریقات پیدا کرلے، اس کا دل و دماغ تزکیہ طلب ہو، سیرت و کردار بے راہ تو جس اُمت نے صراط متنقیم کو پالیا اور اس پرگامزن ہے وہ انسانیت کی تعمیر نمِنُ دُونِ النّاسِ 'ہی کی بنا پر کرے گی۔ بظاہر دنیا سے الگ مگر بہ باطن اس کے ساتھ رہتے ہوئے تا کہ جہاں کہیں کوئی گروہ بندی قائم ہے اور جیسا کہ واقعہ ہے تا ہنوز اساسا غلط، اپنے اصل الا صول پر آ جائے حتی کہ بیسب گروہ بندیاں ایک واحد اور عالمگیر گروہ بندی میں ضم ہوکر اس جمعیت بشری کی شکل اختیار کرلیں جو اسلام کا مقصود ہے اور جس کے بغیر نہ شراور میں ضم ہوکر اس جمعیت بشری کی شکل اختیار کرلیں جو اسلام کا مقصود ہے اور جس کے بغیر نہ شراور میں خاندان اور اتحاد وا تفاق کی نعمت میسر آ گے۔

# ۱۰ احریت، قادیانیت ....متن،ص۸

ضرورۃ الامام ایک رسالہ ہے اور اس کا موضوع مرزا صاحب کا یہ دعویٰ کہ کوئی بھی زمانہ ہوامام کے وجود سے خالی نہیں رہتا۔للہٰ اضروری ہے کہ اس زمانے کا بھی کوئی امام ہو۔امام کو پہچاننا اور ماننا ہرشخص کا فرض ہے ورنہ ایمان نامکمل رہتا ہے۔وہ اس زمانے کے امام ہیں۔ان کی ذات معیار امامت پر پوری اتر تی ہے۔

بعینہ اس روایت کی بنا پر کہ ہرصدی کے آغاز میں ایک مجدد کا ظہور ہوتا ہے تا کہ تجدید دین کا فریضہ ادا ہوتا رہے، انھوں نے دعویٰ کیا کہ وہی اس صدی کے مجدد ہیں۔ ان کے ہاتھوں دین کی تجدید ہوئی۔

پھرارشاد ہوا حضرت مسے علیہ السلام فوت ہوگئے۔ نہ بجسد عضری آسان پر اُٹھائے گئے، نہ قیامت کے قریب آسان سے زمین پر نازل ہول گے۔ موعود ان کا آنانہیں ہے بلکہ کسی ایسے انسان کا جو صفات مسحیت سے متصف ہو۔ بیسب صفات ان میں موجود ہیں۔ وہ گویا مثیل مسے ہیں۔لہذا مسے موعود۔

نزول مسیح کے ساتھ گوظہور مہدی کا ذکر بھی آیا ہے۔لیکن مسیح اور مہدی ایک ہی شخص کے دو نام ہیں جو استعار تا اختیار کیے گئے۔موعود مثیل مسیح کا آنا ہے، نہ کہ مہدی کا،لہذا مرزا صاحب مسیح موعود بھی ہیں اور مہدی مسعود بھی۔

 $\leftarrow$ 

مسے علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ نبی تھے۔مثیل مسے کا بھی کم وہیش یہی درجہ ہونا چاہی، بلکہ ہے۔حقیقتاً نہ ہمی مجازاً ہی ہمی۔ للہذا مرزا صاحب بھی نبی ہیں۔ ازروے عقیدہ نبی کہ سے موعود کی یہی شان ہے۔ از روے وحی نبی کہ اضیں مکالمہ ومخاطبہ اللہیہ کا شرف حاصل ہوا۔ ازروے بشارات اورنشانات نبی کہ ان کی آمد کی طرح طرح سے خبر دی گئی۔ ان کے ظہور کی پیشین گوئیاں موجود ہیں، ان کے دعاوی کی تصدیق ان کے الہامات سے ہوتی ہے، ان سیاسی ، اجتماعی، جوی اور کوئی حوادث سے جو ان کی زندگی میں رونما ہوئے، ہورہے ہیں اور سیاسی ، اجتماعی، جوی اور کوئی حوادث سے جو ان کی زندگی میں رونما ہوئے، ہورہے ہیں اور آیندہ بھی ہوں گے۔ وہ نبی ہیں، لغوی اور اصطلاحی ہر لحاظ سے نبی۔

امامت اورمجد دیت کے دعووں سے تو خیر اسلامی ذہن مانوس تھا۔ ان سے زیادہ تعرض نہیں کیا گیا۔لیکن نبوت کا دعویٰ کوئی معمولی دعویٰ نہیں تھا۔اس دعوے کا اعلان ہوا تو اُمت بجا طور پرمضطرب ہوگئی۔نبوت اور وہ بھی تیرہ سو برس کے بعد جب کہاس کا سلسلہ آنخضرت صلی الله عليه وآله وسلم پر كه خاتم النبيين بين ختم هوگيا۔ جب كه عقيدہ بيہ كه آپ كے بعد نبوت كا ہر دعویٰ باطل اور ختم نبوت کے منافی ہے، اسلامی تعلیمات کے اساساً خلاف اور اُمت کے مقابلے میں ایک نئی اُمت کی در پر دہ تمہید۔للہذا اُمت نے مرزا صاحب کا دعویٰ قبول نہیں کیا۔ مرزا صاحب کے دعوؤں کا رد وابطال ہونے لگا۔ رد وابطال کی نوبت آئی تو جوابا کہا گیا کہختم نبوت کے بیہ کہاں معنی ہیں کہ سلسلہ نبوت کلیتًا منقطع ہوگیا ہے۔ نبوت تو ایک انعام ہے۔ انعامات الہيد كا سلسلة كسيے منقطع ہوسكتا ہے۔اس كى روح ہے وحى والہام، مكالمہ ومخاطبہ الہيد۔ یہ بھی اللہ تعالیٰ کی سنت ہے اور سنت الہیہ بھی تبدیل نہیں ہوتی ۔للہذا باب نبوت وا ہے، مسدود نہیں ہے جبیبا کے غلطی سے سمجھ لیا گیا۔ رہا عقیدۂ ختم نبوت سو اول تو یہ ثابت نہیں کہ اس عقیدے کواگر فی الواقع پہ کوئی عقیدہ ہے عقیدے کی حیثیت حاصل تھی۔فرض سیجیے تھی اور ہے تو جب بھی اس کےمعنی وہنہیں جس پران کےمخالف زور دے رہے ہیں۔اس کےمعنی یہ ہیں کہ منصب نبوت برحضور رسالت مآب جناب محم مصطفیٰ احد مجتبیٰ صلی الله علیه وآله وسلم کی مهرلگ چکی ہے۔ آپ نبیوں کی مہر ہیں۔ آخری نبی نہیں ہیں کہ آپ کے بعد کوئی نبی نہ آئے۔ پھر قطع نظراس اُمرے کہ آپ سے پہلے جوانبیا معبوث ہوئے ان کی نبوت پر بھی آپ کی مہر ثبت تھی 449 نہیں۔ گوقرائن تو یہی کہتے ہیں کہ نہیں تھی اس لیے کہ مہر کی ضرورت پیش آتی ہے تو کسی چیز

کے اختتام پر،للہذااس کا سلسلہ بھی انھیں ہاتھوں پرختم ہوجا تا ہے جن میں مہر ہے۔سوال یہ ہے کہ آپ نبیوں کی مہر ہی سہی ، آپ کے بعد جو نبی آئے گا اس کی نبوت پر آپ کی مہر کیسے لگے گى؟ يول كه آنے والا نبى آپ بى كى أمت سے ہوگا۔ آپ بى سے كسب فيض كرے گا۔اس کی نبوت آپ ہی کی نبوت کا پرتو ہوگی۔ وہ آپ ہی کی لائی ہوئی شریعت کی پیروی کرےگا۔ لہذا خاتمہ ہوا تو تشریعی ، نہ کہ غیرتشریعی نبوت کا۔ یوں نبوت کی ایک خاص شکل کا جواز پیدا ہوا تو اس كى تائيد ميں نئى نئى اصطلاحيں وضع كى گئيں: 'مثلاً افاضة' محدييهٔ ظل اور بروز للہذا ظلى اور بروزی نبوت کے تصورات قائم ہوئے۔ انبیائے بنی اسرائیل کا حوالہ دیا گیا۔ انبیائے بنی اسرائیل سب اپنی اپنی جگہ پر نبی تھے۔لیکن سب شریعت موسوی کے پابند، سب موسیٰ علیہ السلام کی اُمت۔ ارشاد ہوا کیا حدیث میں نہیں آیا کہ میری اُمت کے علما کی مثال وہی ہے جو انبیائے بنی اسرائیل کی۔ کیا محدث کو کہ اللہ تعالیٰ اس سے ہم کلام ہوتا ہے نبی نہیں کہا گیا؟ مگر پھر نبوت خواہ اس کی نوعیت کچھ بھی ہونبوت ہے اور نبی امتی ہو یا غیر امتی بظلی اور بروزی ، تشريعي ياغيرتشريعي بهرحال نبي ـ للهذا باعتبار منصب صف انبيا ميں شامل ـ اس كا انكار سب انبيا کا انکار ہے۔منکر نبوت کا فر ہے۔مرزا صاحب نبی ہیں تو ان کا منکر بھی کا فرکھبرا۔اُمت انکار کرتی ہے تو وہ بھی دائر و اسلام سے خارج ہوتی ہے۔اب اس منطق سے اگر بیمنطق غلط نہیں دونتائج مترتب ہوتے ہیں۔ دونوں نہایت اہم اور اسلام اور اُمت دونوں کے لیے فیصلہ کن۔ ایک تو بیر کہ جس طرح اسلام عبارت ہے احمدیت سے اور دوسرا بیر کہ بعینہ اُمت عبارت ہے جماعت ِ احمد یہ ہے جس کا مرکز اب مرزا صاحب ہی کی ذات ہے ہم ان کی اطاعت پر شرعاً مكلّف ہیں۔ بیاس لیے کہا حکام شریعت ہوں ، یا کتاب وسنت کی تر جمانی اب اس کی وہی تعبیر قابلِ قبول ہوگی جومرزاصا حب فرمائیں فقہی اجتہادات بھی انھیں کے اجتہادات ہیں۔ یہ سلسلۂ استدلال و استشہاد آ گے بڑھا اور اسلام ہر جہت اور ہر پہلو سے احمدیت میں محدود ہوکررہ گیا تو مرزا صاحب اور مرزا صاحب کے متبعین اُمت سے دور ہوتے چلے گئے۔ دور ہوتے چلے گئے تو ایک نئ جماعت بندی اورنئ تنظیم ناگز بریٹہری۔ پینظیم وجود میں آئی تو جماعتِ احمد یہ کا رشتہ اُمت سے کٹ گیا۔اسلام اور کفر کی تعریف ایک نئے انداز میں ہونے <sub>450</sub>گ۔اسلام جیبیا کہ ۱۳ سو برس سےلوگ سمجھتے چلے آ رہے تھےاورخودمرزا صاحب بھی ویسے ہی

سمجھتے تھے،اس اسلام اور احمدیت کے درمیان ایک خط فاصل کھنچتا چلا گیا۔ یوں رفتہ رفتہ ایک نظام عقاید متشکل ہوا اور احمدیت کے نام پر ایک ایسی تحریک اُٹھائی گئی جو ہر میدان اور ہر معاملے میں اُمت کی حریف گھہری۔ بیصورتِ حالات پیدا ہوئی تو جیسا کہ مرزا صاحب کے دعاوی اور احمدیت کے نام پرایک نئ جماعت بندی کا تقاضا تھا بجا طور پر کہا گیا کہ اس اَمر کا ہمیشہ کے لیے فیصلہ ہوجانا جا ہے کہ جماعت ِ احمد پیرکیا اُمت کا جز ہے، یا اُمت سے باہرایک نئ امت؟ ہےتو اُمت سے قطع تعلق، ترک روابط، بیدر دی اور بے رخی کیوں؟ اگراُمت کا جزنہیں تو کیوں نہیں اس کا اعلان کردیا جاتا۔ یہ کیے ممکن ہے کہ جماعت ِ احمدیہ اُمت سے الگ بھی رہے اور اس میں شامل بھی۔ اُمت کی اساس تو رسالت محمد یہ پر ہے۔ اگر بیاساس بجائے خود نا کافی ہےاوراُمت کا اطلاق صرف جماعت ِاحمد یہ پر ہوتا ہے تو ختم نبوت کی وہ تاویل جومرزا صاحب نے فرمائی غلط کھہرے گی۔ بیرتاویل اس اساس کے منافی ہے جس پر اُمت کا وجود قائم ہے۔ پھر جب اسلام کی بناکلمہ لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ پر ہے تو مرز اصاحب کی نبوت اور ان کے دعاوی کی تصدیق ایک اُمرزائد ہے جس کی از روے شریعت کوئی سند ہے، نہ جواز۔ بہ تو خیراُ صولی با تیں تھیں اور رفتہ رفتہ اُمت کے سامنے آئیں۔اس لیے کہ احمدیت کا نشو ونما بھی رفتہ رفتہ ہوا، کچھ مرزا صاحب کی زندگی میں اور کچھان کے بعد لیکن اس کی اُٹھان ہی اس طرح ہوئی تھی کہ اُمت دوٹکڑوں میں تقسیم ہوگئی اور بحث ونزاع کا ایک طویل سلسلہ شروع ہوگیا جوبعض صورتوں میں بڑا غیر ضروری تھا، بلکہ اصل بحث سے ہٹا ہوا۔ بحث میتھی کہ جماعت احدیہ نے کیا باعتبار عقیدہ اور کیا باعتبار عمل جوروش اختیار کررکھی ہے اس سے اُمت میں تفریق وانتشار رونما ہے، باہم آویزش اور تصادم کا خطرہ ہے۔لہذا جماعتِ احمد بیاور اُمت میں جو مسكه مابدالنزاع ہے اس كاكوئي قطعي اور آخري فيصله ہوجانا جاہيے۔مگر بيسيدها سادا سوال كئي ایک سوالوں میں اُلچھ کررہ گیا جس کی ایک وجہ تھی اُمت کی صلح جوئی، دوسری جماعت ِ احمد یہ کے ذہنی معہود کہ کوئی بات صاف صاف نہ کے برعکس اس کے موقع ہو، یا نہ ہوتعبیر و تاویل، بلکہ تاویل در تاویل سے کام لے کہی۔لہذا اس سوال کا کوئی خاطرخواہ جواب نہ ملا، نہ شاید بھی مل سکے۔اس لیے کہ جماعتِ احمد میہ نے اگر چہاعتراض کا جواب اعتراض اور الزام کا الزام سے 451 امگرکھل کر کچھ بھی نہیں کہا۔ا ثبات ہے تو نفی اورنفی ہے توا ثبات کے ساتھ لہذا نتیجہ یہ کہ نصف ۳۵ م م

 $\leftarrow$ 

صدی سے زیادہ مدت گزرگئ، جماعتِ احمد یہ کے عقاید، جماعتِ احمد یہ کی جداگانہ تنظیم، جماعتِ احمد یہ کی تاویلات و تعبیرات اور جماعتِ احمد یہ کی اُمت سے بے تعلقی اور ترکِ موالات کی روش نے خوداس کے لیے جو مسائل پیدا کرر کھے ہیں ان میں کوئی ایک بھی حل نہ ہوسکا۔ کسی ایک کے بارے میں بھی کوئی آخری اور قطعی فیصلہ نہ ملا۔ اس کی وجہ ہے احمد بت کا ذہنی اُلجھاؤ، تذبذب اور تامل جس سے اس کا ایک فریق متنتی ہے، نہ دوسرا گو دونوں اپنی اپنی اور جگہ پر مطمئن۔ چنانچہ یہ بھی ایک سبب ہے ان کے باہمد گر نزاع اور بحث و جدال کا جس کا اظہار مرزا صاحب کے دعاوی، مرزا صاحب کے مرتبہ ومقام، نبوت اور ختم نبوت کے مسئلے میں اظہار مرزا صاحب کے دعاوی، مرزا صاحب کے مرتبہ ومقام، نبوت اور ختم نبوت کے مسئلے میں آئے دن ہوتا رہتا ہے۔

بهرحال يهان دو باتين غورطلب بين-اول وه سلسلهٔ تصورات جس كى بدولت جماعت احمدیہ کے عقاید کا نشوونما ہوا۔ گوراقم الحروف کے نز دیک عقاید کے نشو ونما کا پیسلسلہ تا ہنوز جاری ہے اور نہ معلوم کب تک جاری رہے۔ پیقصورات کیا ہیں؟ امامت،مجد دیت،مسحیت، مهدویت، مکالمه ومخاطبه الهبیه، کشف والهام، تشریعی اورغیرتشریعی نبوت، افاضهٔ محدییه ظل و بروز جن میں بیسیدھی سی بات اُلجھ کر رہ گئی کہ دین مکمل ہو چکا۔ وحی الہی کا مقصد پورا ہو گیا۔لہذا سلسلهٔ رسالت و نبوت بھی ختم ہوگیا۔ اب نہ کسی کتاب کی ضرورت ہے، نہ رسول کی۔ نہ اللہ تعالیٰ ہے ہم کلامی نہ کشف والہام، نہ ایسا کوئی دعویٰ ججت کہ اُمت اس کی تائید وتصدیق پر شرعاً مکلّف ہو۔ ہم اللہ کے بندے ہیں۔اللہ اور اس کے رسول کے اطاعت گزار ہم ایک ہیں۔ ہمارا اللہ ایک ہے، رسول ایک، دین ایک، کتاب ایک ۔ سب اللہ کی جیجی ہوئی شریعت کے پابند،سب اس کے رسول کے متبع ، اس کی اُمت۔ ہمارے لیے اب کوئی اور اطاعت ہے، نہ اتباع، نہ اس میں کسی توسط کی ضرورت ہے، نہ توسل کی۔ اُمت کی تشکیل ہو چکی۔ اس کی مرکزیت، اس کی وحدت اور جمعیت کاعمل مکمل ہوگیا۔ اب اس میں کسی اور جماعت بندی کا دخل ہے، نہ ایک اجتماع کے بعد دوسرے اجتماع کا جواز، نہ بھی تھا، نہ ہوگا۔ بی<sup>معنی ہیں ختم</sup> رسالت کے اور یہی راز ہے اُمت کے حفظ واستحکام اور ثبات و دوام کا۔ یہ یقین اور بیاعتماد 453 جس کوساتھ لیے ہم اس راستے پر گامزن رہ سکتے ہیں جواز روے احکام الہیہ ہمارے لیے تحرین ہوا، جیسے ہم صراط متنقیم ہے تعبیر کرتے ہیں، جس میں حضور رسالت مآ ب صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم نے ہماری رہنمائی فرمائی اور جس کے ہوتے ہوئے ہم کسی دوسری رہنمائی کے مختاج ہیں، نہ بھی ہوں گے۔ بیہ ہے ہمارا ایمان۔ ہم اس پر قائم ہیں تو اس منصب کے اہل بھی ثابت ہوں گے جس کے لیے اُمت کی تشکیل ہوئی اور جس سے تقدیر عالم وابست ہے۔ بیسیدھی سی بات تھی جومسحیت،مہدویت،امامت اورمجد دیت کی لا حاصل اور لا طائل بحثوں میں اُلجھ کررہ گئی اور اُمت کو جو پہلے ہی سے فرقہ بندی کا شکار ہو چکی تھی ایک ایسے افتراق وشقاق کا سامنا كرنا يراجس سے اسلام ہى كے ليے كوئى مفيد مطلب نتيجه مترتب ہوا، نه عالم اسلام كے ليے۔ پھرقطعِ نظران عقاید سے جواحمہ یت کا تار و پود ہیں اور جن کی ایک تاریخ ہے، جن کی صحت اور عدم صحت سے عقلاً اور جواز وعدم جواز سے از روے اسلام بحث کی جاسکتی ہے، یہ طے نہ ہوسکا کہ امامت سے مقصود اگر اُمت کی رہنمائی ہے تو اس رہنمائی کی ضرورت کب اور کیسے پیش آئی ہے؟ تجدید دین سے کیا مراد ہے؟ اس کے تقاضے کیا ہیں اور نتائج کیا؟ بیسب فرائض کیا پورے ہو گئے؟ نزول مسیح اور ظہور مہدی سے جو مقاصد وابستہ ہیں کیاان کی پھیل ہو چکی؟ قتل وجال اور سرصلیب، حتی کوتل خزر کی تعبیرین جیسا کداحدیت میں ان کامفہوم ہے کیا سیج نکلیں؟ کیسےاورکس رنگ میں؟صحیح نکلیں تو وہ کیا انقلا بتھا جواُمت کی اخلاقی اجتماعی جدو جہد، یا فکر ونظر میں رونما ہوا؟ کیا احمدیت نے احوال عالم سے مطابقت پیدا کرتے ، ان کو سمجھتے اور ان پرتصرف حاصل کرتے ہوئے نوع انسانی کے دل و د ماغ اور علم وعمل کا رُخ اس سمت میں موڑ دیا جو اسلام کا منشاہے؟ حقائق ہمارے سامنے ہیں۔ حالات اور واقعات کا سے علم نہیں۔ ہم ان سے کیا نتائج اخذ کریں؟ کیسے مان لیس کہ احمدیت کا ظہور عبارت ہے اسلام کے غلبہ و فروغ ہے۔احدیت ہی حقیقی اسلام ہےاور جماعت ِاحمدید ہی فی الحقیقت اُمت کی قائم مقام! ثانیاً اور یہ دوسری بات پہلی ہے بھی اہم ہے۔ فرض کیجیے ہم جماعت ِ احمد یہ کے عقاید سے تعرض نہیں کرتے۔ اُمت سے الگ تھلگ اس نے جو تنظیم قائم کررکھی ہے اسے زیر بحث نہیں لاتے۔ان دعاوی سے بھی قطع نظر کرلیتے ہیں جواحمدیت کے نام پر کیے گئے اور کیے جارہے ہیں۔ مان لیا کہ احمدیت اسلام ہی کے اندر ایک تحریک ہے۔ اسے مسلمانوں سے کوئی پرخاش نہیں ۔لیکن ایک سوال ہے جو بار بار ہمارے ذہن میں اُ بھرتا ہے اور جس کا تقاضا ہے کہ اس کا کوئی آخری اور قطعی جواب مل جائے۔ احمدیت کا سارا ذخیرۂ علم، ساری تصنیفات و

 $\leftarrow$ 

تالیفات، رسائل اور جرائد، چھوٹی بڑی تحریریں، اعلانات واشتہارات ہمارے سامنے ہیں۔ کیا ان ہے اُمت کے اتحاد واستحکام اور اصلاح وتر قی کا راستہ کھلا؟ مصاف حیات میں اس نے اپنا موقف صحت ہے متعین کرلیا؟ اس جدوجہد کی کہ تقدیرِ عالم اسلام کے ہاتھ میں ہے ابتدا ہوگئی؟ پھراس سے بھی بڑھ کرید کہ احمدیت نے اسلام کی جوتعبیر کی اس تعبیر سے بحثیت ایک دین جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے اسلام کی ترجمانی کیا تمام و کمال ہوجاتی ہے؟ ہم سمجھ لیتے ہیں اطیعواللّٰداوراطیعوالرسول کے تقاضے کیا ہیں؟ احکام شریعت کا اطلاق جیسا کہ ان ہے مقصود ہے فرداور جماعت کی زندگی میں کیسے ہوگا؟ کیا بیہ حقیقت ہمارے سامنے ہوگی کہ اسلام ایک ہمہ گیر تحریک ہے، قید زمان و مکان اورنسل و وطن ہے آ زاد جس نے بطور ایک نظام حیات ریاست اور مذہب کو اس خوبی سے اینے دامن میں سمیٹ لیا ہے کہ سیاست ہو یا معاش ، اخلاق یا قانون، یا عقاید اور اعمال زندگی کے چھوٹے بڑے سب معاملات ایک وحدت میں ضم ہو کر تو حیدورسالت پرمرکوز ہوجاتے ہیں۔لہذااس کا تقاضا ہےنوعِ انسانی کی تقدیراورمستقبل کے پیش نظرنظم اُمور میں مسلسل جدو جہد،مسلسل اقدام۔ بیہ جدو جہداور بیہ اقدام جاری ہے تو اُمور عالم کا انتظام وانصرام بھی صحیح نہج پر ہوتا رہے گا اور ہم کہ سکیس گے کہ بطور ایک تحریک اور بطور ایک نظام حیات اسلام فی الواقع اُمور عالم میں کارفر ما ہے۔ ورنہ اس کی حیثیت محض ایک عقیدے، خیال اور تصور کی رہ جائے گی۔لہذا سوال ہےاحمدیت نے اسلام کی تعبیر جس رنگ میں کی کیااس سے بیرحقائق واضح طور پر ہمارے شعور میں جاگزیں ہوجاتے ہیں؟ اس کا جواب ہے نہیں، ہر گزنہیں اور اس کی وجہ یہ کہ جماعت ِ احمدیہ کی تنظیم کیسی بھی خو بی سے کی گئی، اس کا نظام جماعت کیسا بھی مظبوط، آپس کا ربط وضبط کیسا بھی قابلِ تعریف اور احمدی عقاید کی عملاً ترجمانی کا انداز کیسا بھی مؤثر اور کامیاب ہویہ تو نہیں کیا جاسکتا کہ یہ نظام جماعت اس نظام ے ہم مرتبہ اور مترادف ہے جس کی اسلام نے تلقین کی ، یا اس معاشرے کی تمہید جو اسلام کا مقصود ہے۔ بعینہ جماعت احمریہ کی تبلیغی کوششوں کے بارے میں کوئی بھی رائے قائم کی جائے عقاید کی تبلیغ اس دعوت کی تبلیغ تو نہیں ہے جو اسلام نے نوع انسانی کو دی اور جے اول ہماری اپنی زندگی میں مشہود ہونا چاہیے۔ لیے حقیقت ہے جس کی طرف حضرت علامہ نے خطاب پیمبلغ اسلام در فرنگستان، یا اس نوع کی دوسری نظمول میں اشارہ کیا اور جن سے مقصود بیر ظاہر کرنا تھا 455

 $\leftarrow$ 

کہ تبلیغ اسلام کی کوئی بھی کوشش ہو، گواپنی جگہ پر بڑی قابلِستایش، اس طرح کی کسی کوشش کے ساتھ مید دیکھنا بھی تو ضروری ہے کہ حالات کیا ہیں۔ ہمارا خطاب کس سے ہے۔ وہ اپنی ذہنی اور اخلاقی ، اجتماعی زندگی میں کیسے کیسے مراحل سے گزررہے ، یا گزر چکے ہیں۔ہم ان کی زندگی میں جہ ان کی زندگی سے مل جاتا زندگی میں جس تبدیلی کے خواہش مند ہیں اس کا جواز کیا انھیں ہماری اپنی زندگی سے مل جاتا ہے۔اس لحاظ سے دیکھا جائے تو حضرت علامہ کا بیہ کہنا کیا غلط تھا:

زمانه باز بر افروخت آتش نمرود که آشکار شود جوہر مسلمانی

گویا ہماری ذمہ داری صرف تبلیغ اسلام پرختم نہیں ہوجاتی کہ زبان سے ایک بات گہ دی۔ ہماری ذمہ داری ہے ہے کہ اس کا جو ہر آشکار ہو۔خضر راہ میں ارشاد ہوا:

> آگ ہے اولاد ابراہیم ہے نمرود ہے کیا کسی کو پھر کسی کا امتحان مقصود ہے

بالفاظِ دیگر وقت کا اصل تقاضا، یا نوعِ انسانی کی ضرورت تویہ ہے اور تھی کہ ہم اپنے عمل سے جو ہر اسلام آشکار کریں، اس امتحان میں پورے اتریں جو اس جدو جہد میں کہ عصر حاضر کا رُخ اسلام کی طرف مڑ جائے در پیش ہے اور جس کود کیھتے ہوئے اُٹھیں کہنا پڑا:

کونسی وادی میں ہے کونسی منزل میں ہے عشق بلاخیز کا قافلۂ سخت جاں

ہمیں معلوم ہے یہ قافلہ سخت جال ہنوز وقف اضطراب وکھکش ہے۔ نہ معلوم کتنی منزلیں ہیں جن سے اسے ابھی گزرنا ہے۔ حضرت علامہ کے معرض ان حقائق کوتو سمجھے ہیں۔ برعکس اس کے ان کے ارشادات کو اعتراضات پرمجمول کرتے۔ بعینہ حضرت علامہ کا فرمانا کہ جماعت احمد یہ کے سلسلۂ تعبیر و تاویل کی نوعیت سوئے ادب تک جا پہنچتی ہے غلط نہیں، گویہ بات سمجھنے کی ہے۔ بات یہ ہے کہ اُمت کا اطلاق اگر فی الحقیقت جماعت احمد یہ ہی پر ہوتا ہے۔ احمد یت ہی جہ بات ہے کہ اُمت کا اطلاق اگر فی الحقیقت جماعت احمد یہ ہی پر ہوتا ہے۔ احمد یت ہی تاویل کو بھی اسلام ہے، لہذا اسلام کا مستقبل بھی احمد یت ہی کے ہاتھوں میں، نیز ختم نبوت کی اس تاویل کو بھی جو مرزا صاحب نے فرمائی صحیح تسلیم کرلیا جائے ، علی ہذا ان کے دعویٰ مسجیت و تاویل کو بھی جو مرزا صاحب نے فرمائی صحیح تسلیم کرلیا جائے ، علی ہذا ان کے دعویٰ مسجیت و تاویل کو بھی جو مرزا صاحب نے فرمائی قوعیت بچھ بھی ہوتو لامحالہ یہ بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ گزشتہ



۱۳۰۰ برس سے اسلام اور اُمت کا دورجس اساس پر قائم تھا ناکافی ہو پچی ہے۔ اب اسے ایک نظر سے اسلام اور اُمت کی ضرورت ہے۔ اندریں صورت احمدیت کے ظہور کو پچھ و لیم بی نظر سے دیکھنا پڑے گا جیسے اسلام کو۔ اسلام کا آ نا ماضی کا ایک واقعہ ہوگا۔ اس کی جگہ احمدیت لے گی۔ یوں اس ظہور میں باعتبار مرتبہ و مقام اسلام سے جو مشابہت بلکہ مساوات پیدا ہوجاتی ہے اس سے جماعت ِ احمدیہ کا ذہن احمدیت، بانی احمدیت، جماعت ِ احمدیہ اور اس کے اکابر و اعاظم کے مرتبہ دینی کو تعیین میں جس معیار سے کام لے گا یہ وہ تو نہیں ہوگا جس کا اطلاق افراداُمت پر ہوتا ہے۔ وہ ان کے مرتبہ دینی و دینوی کو کسی اور بی نظر سے دیکھے گی۔ جس ذہن میں نبوت، مسیحیت اور مہدویت کے عقاید کار فرما ہیں جو بہ سبب مرزا صاحب کے دعووں کے میں نبوت، مسیحیت اور مہدویت کے عقاید کار فرما ہیں جو بہ سبب مرزا صاحب کے دعووں کے انبیا اور ان کے مویدین کو خواہ ان کا تعلق کسی زمانے سے ہوہم مرتبہ گردانتا ہے وہ اس باب میں انبیا اور ان امر کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے کہ جماعت ِ احمدیہ کا اس باب میں حد سے بڑھا ہوا غلو کسی طرح بھی مناسب نہیں، بلکہ بڑھے بڑھتے بڑی نا گوارشکل اختیار کر لیتا ہے۔

یہ شذرہ ضرورت سے زیادہ طویل ہوگیا۔ لیکن راقم الحروف نے حضرت علامہ کے ان ارشادات کے پیشِ نظر جو اس بیاض یا دداشت میں جماعت ِ احمد یہ کے بارے میں بھر بے پی مناسب سمجھا کہ احمدی، یا قادیا نی عقاید کا نشو ونما جس طرح ہوتا رہا اوران سے منطقی طور پر جو نتائج مترتب ہوئے ، حتیٰ کہ اُمت کے اندرایک نئی فرقہ بندی کا ظہور ہوا، تا آ نکہ عملاً اس کا رشتہ اُمت سے کٹ گیا، یہ سب با تیں بطور پس منظر قارئین کے سامنے رہیں۔ یوں حضرت علامہ کے ارشادات کو بیجھنے میں یہی دو با تین اُمت اور جماعت احمد یہ کے درمیان ما بہ النزاع ہیں۔ ایک اُمت کی وحدت، اس کی جمعیت و مرکزیت اس کی اساس، منصب اور مقام کا تعین، دوسری اسلام کی تعیر بطور ایک عالمگیر انسانی دعوت کے جس کا تقاضا ہے ایک عالمگیر نظام اجتماع ، ایک واحد اور خالصاً انسانی معاشرہ۔ ہمیں معلوم ہے اسلام نے اس تقاضے کو بدرجہ کریاست اور معاشرے کی تھکیل ہوئی۔ خلافت اس ریاست اور معاشرے کی تھکیل کو قائم رکھنے کا ریاست اور معاشرے کی تھکیل کو قائم رکھنے کا دوسرانام ہے جس میں ہمارے فرائض اور ذمہ داریوں کا سلسلہ حیات فرداور جماعت تک ہی

 $\leftarrow$ 

بات یہ ہے کہ جماعت ِ احمد یہ (لا ہوری اور قادیانی ) ابھی تک نہیں سمجھی کہ اس کے عقایم،
اس کی جماعتی تنظیم، تاویلات و تعبیرات سے بحیثیت ایک دعوت، بحیثیت ایک تحریک اور
بحیثیت ایک نظام حیات اسلام اور اُمت کے لیے کیا نتائج متر تب ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ
بااعتبار اپنے قول و فعل کے وہ بیک وقت مسلمانوں میں شامل بھی ہے اور نہیں بھی۔ شامل ہے
نظری طور پر، شامل نہیں ہے عملاً۔ اب جہاں تک کسی معاشر ہے کے استحکام کا تعلق ہے۔
بالحضوص اسلامی معاشر ہے کا جس کی تشکیل ہی بنا ہے تو حید ورسالت پر ہوئی یہ صورتِ حالات
کیسے قابل قبول ہو سکتی ہے جس سے اس کی اساس ہی متزاز ل ہوجائے۔ لہذا حضرت علامہ
عاہم جماعت ِ احمد یہ خود ہی اپنے موقف پر غور کرے۔
عاہم جاعت ِ احمد یہ خود ہی اپنے موقف پر غور کرے۔

دراصل حضرت علامه جماعت إحمديه كے مخصوص عقايد پرتبھرہ فرماتے بمقابلہ أمت اس کی سیاسی روش زیر بحث آتی ،کسی سیاسی جماعت ،کسی مذہبی فرقے ، یاار بابِ سیاست میں سے کسی کی طرف اشارہ کرتے تو اس نقطہ نظر کے ماتحت جوانھوں نے ارض یاک و ہند کی سیاست میں مسلمانوں کی شرکت، ان کے طرزِعمل اور مستقبل کے بارے میں قائم کیا۔ ہمیں معلوم ہے اس نقطهٔ نظر کاتعلق اسلام سے تھا،محض اختلاف مذہب وملت، پاکسی وقتی اور مقامی مفاد و مصلحت ہے نہیں تھا۔ اس کا تقاضا تھا کہ ارض پاک و ہند میں دوآ زاد ریاستیں قائم ہوں ایک ہندو، دوسری اسلامی۔ یہ دوسری، یعنی اسلامی ریاست اس لیے کہ بحثیت ایک اجتماع اسلام نے نوعِ انسانی کے حفظ واستحکام اورمسلسل نشو ونما کے لیے ایک مخصوص نقطہ نظر اختیار کیا۔ اسلام کی بصیرت یہ ہے کہ نوع انسانی کامستقبل جو اساساً ایک ہے اس عالمگیر معاشرے کے قیام وانتحکام سے وابستہ ہے جس کا وظیفہ رہے کہ بطور ایک سیاسی اجتماعی تنظیم کےان احوال و ظروف پرنظرر کھے جو تہذیب وتر قی کے مساعد ہیں اور جن کے بغیر ناممکن ہے کہ فرد ہویا جماعت اس کا قدم مراتب حیات میں آ گے بڑھ سکے۔لہذا حضرت علامہ کا ارشاد تھا کہ مسلمان اگراس مکتے کوسمجھ گئے ہیں کہ اُمت ایک سیاسی اجتماعی ہیئت ہے۔اگر انھیں معلوم ہے کہ دین عبارت ہے اس نظام حیات سے جواس عالمگیر معاشرے کا مقوم اور صورت گر ہے لہذا اُمت اس کی تمہیدتو دوخطرے ہیں جن کا سد باب ہوتے رہنا چاہیے۔ایک اُصولی کہ اُمت کی اساس جس عقیدے پر قائم ہے اس کی تعبیر و تاویل میں کسی ایسی روش کوراہ نہ ملے جس ہے اس کی

 $\leftarrow$ 

وحدت میں فرق آئے ، یا جس سے اس کی مرکزیت اور جمعیت میں خلل پیدا ہو۔ بالفاظِ دیگر أمت میں اُمت دراُمت یا نئی نئی گروہ بندیوں کا جواز نکلتا رہے۔اییا ہوا تو پیاَمراُمت کے دوام واستحکام کے منافی ہوگا۔ دوسرا خطرہ عملی ہے اور وہ بید کہ بطور ایک نظام حیات اسلام عبارت ہے جس ہمہ گیری اور کلیت سے علی حالہ قائم رہے۔اییا نہ ہوہم اسے محض ایک نظام اعمال وعقاید میں محدود کردیں ، حالانکہ اعمال وعقاید ہی وہ اساس ہے جس پر اسلام نے دین کی عمارت تیار کی اور دین کی غرض وغایت جیسا کہ ہمیں معلوم ہے بید کہ زندگی کی ساری وسعتوں کو ہر پہلو اور ہر جہت سے سمیٹتے ہوئے ایک مخصوص ومتعین نصب العین پر مرتکز کردے جس کا حصول ظاہر ہے بجز ایک ہمہ گیرجد وجہد کے ممکن نہیں۔ چنانچہ یہی جدوجہد ہے جسے ہم اقامت دین سے تعبیر کرتے ہیں اور جس کی ہمہ گیری اور کلیت میں فرق آ گیا، یا یوں کہیے کہ اس نے اجزائے حیات کی شیرازہ بندی جس تغمیری مقصد کے لیے کی قائم نہیں رہی تو اس کی وحدت لاز ماً اس ثنویت سے بدل جائے گی جسے دین و دنیا یا اصطلاحاً ریاست اور کلیسا کی تفریق کا نام دیا جاتا ہے۔اگراییا ہوا تو بیہ اَمر بھی اسلامی تعلیمات کے منافی ہوگا۔ بید دوخطرے تھے، ایک اندرونی، دوسرا بیرونی جن میں ایک طرف حضرت علامہ کا روئے سخن ان حضرات سے تھا، علما ہوں یا غیرعلا جو دانستہ یا نا دانستہ، یاکسی عارضی مصلحت کے خیال سے وطنی قومیت کا رستہ اختیار کرتے ہوئے دین کو مذہب کا مترادف قرار دے رہے تھے۔ دوسری جانب جماعت ِ احمد بیا ہے جسے مان لینا چاہیے کہ اُمت کی وحدت، مرکزیت اور جمعیت کاعمل ختم رسالت کی بدولت ہمیشہ کے لیے مکمل ہوگیا۔ اُمتِ اسلامیہ میں کہ نوعِ انسانی کی آخری گروہ بندی ہے اب کسی گروہ بندی کی خواہ اس کے لیے کوئی بھی عذر پیش کیا جائے گنجایش نہیں۔ گنجایش پیدا کی گئی تو یہ ایک نئی اُمت کی تمہید ہوگی جس سے نہ صرف اُمت کی بنیادیں متزلزل ہوجا ئیں گی، وہ اس فریضے کی ادائیگی سے قاصر رہے گی جس کے لیے اس کی تشکیل ہوئی، بلکہ ہم یہ سمجھنے سے بھی قاصر رہیں گے کہ بحثیت ایک دینِ اسلام کی دعوت کیا ہے،مقصود ومنتہا کیا۔حضرت علامہ جا ہے تھے جماعت ِ احمد یہ اور نہیں تو اسی تفریق ہی سے سبق حاصل کرے جو محض' خلافت' کے نزاع میں چندسال پہلے خوداس کی صفوں میں رونما ہو چکا ہے۔ وہ سمجھ لے احمدیت کی تعلیمات میں اس اَمر کی گنجایش موجود ہے کہ اس کے اندر بھی کوئی ایسی گروہ بندی ظہور کرے جس سے

460



١٩٦ عضور

لفظ مترتب سرتب کی جگداستعال ہوا ہے۔
دوشنہ: ۲۳ رجنوری کا حوالہ نمبر ۲۵ غائب ہے؟؟؟
سشنہ: ۸رفر وری کا حوالہ نمبر۲ غائب ہے؟؟؟
جعرات: ۱۰ ارمارچ کا حوالہ نمبر۲ غائب ہے؟؟
جعرات: ۱۰ ارمارچ کا حوالہ نمبر۳ غائب ہے؟؟
جعرات: ۱۰ ارمارچ کا حوالہ نمبر۳ غائب ہے؟؟
شنہ: ۱۹ رمارچ کا حوالہ نمبر۲ غائب ہے؟؟
شنہ: ۱۹ رمارچ کا حوالہ نمبر۲ غائب ہے؟؟
شنہ: ۱۲ رمارچ کا حوالہ نمبر۱ غائب ہے؟؟

